
 

1

 

ALICERCES DA FÉ 
Curso para escola dominical em um semestre 

 
1 – A BÍBLIA SAGRADA 

 
I – INTRODUÇÃO 
 

 
A Bíblia é um livro sem igual, pois, embora seja um dos escritos 

mais antigos da história, continua sendo o bestseller mundial por excelência. 
Foi produzido no mundo oriental antigo, mas influenciou e moldou o mundo 
ocidental moderno. Já houve tiranos que queimaram a Bíblia, mas a mesma 
permanece como sendo o livro mais traduzido, mais citado, mais publicado, e 
que mais influência tem exercido em toda a história da humanidade. 

A palavra Bíblia (Livro) passou a fazer parte do vocabulário das 
línguas modernas através do francês, passando primeiro pelo latim bíblia, com 
origem no grego biblos. Entretanto, na origem, o nome era utilizado para se 
referir à casca de um papiro do século XI a.C. Após o século II d.C., o nome 
passou a ser usado pelos cristãos para designar os seus livros sagrados. 

Estruturalmente, a Bíblia possui duas partes principais: o Antigo 
Testamento e o Novo Testamento, tendo, a primeira parte, sido escrita pela 
comunidade judaica, antes da Era de Jesus; e a segunda, pelos discípulos de 
Cristo, ao longo do século I. 

Norman Geisler esclarece que: “A palavra testamento, que seria 
mais bem traduzida por “aliança”, é tradução das palavras hebraicas e gregas 
que significam “pacto” ou “acordo” celebrado entre duas partes (“aliança”). 
Portanto, no caso da Bíblia, temos o pacto antigo, celebrado entre Deus e seu 
povo, os judeus, e o pacto novo, celebrado entre Deus e os cristãos. 

Estudiosos cristãos frisaram a unidade existente entre esses dois 
testamentos da Bíblia sob o aspecto da Pessoa de Jesus Cristo, que declarou ser 
o tema unificador da Bíblia. Agostinho dizia que o Novo Testamento acha-se 
velado no Antigo Testamento, e o Antigo, revelado no Novo. Outros autores 
disseram o mesmo em outras palavras: “O Novo Testamento está no Antigo 
Testamento ocultado, e o Antigo, no Novo revelado”. Assim, Cristo se esconde 
no Antigo Testamento e é desvendado no Novo. Os crentes anteriores a Cristo 
olhavam adiante com grande expectativa, ao passo que os crentes de nossos 
dias vêem em Cristo a concretização dos planos de Deus”1 (Ler Ef 3:1-12). 

                                                 
1 Introdução Bíblica, de Norman L. Geisler e William Nix. Editora Vida, 1997. 



 

2

 

SEÇÕES DA BÍBLIA 
 
   

A lei (Pentateuco) – 5 livros Poesia – 5 livros 
1. Gênesis 
2. Êxodo 
3. Levítico 
4. Números 
5. Deuteronômio 

1. Jó 
2. Salmos 
3. Provérbios 
4. Eclesiastes 
5. O Cântico dos Cânticos 

História – 12 livros Profetas – 17 livros 
1. Josué 
2. Juízes 
3. Rute 
4. 1º Samuel 
5. 2º Samuel 
6. 1º Reis 
7. 2º Reis 
8. 1º Crônicas 
9. 2º Crônicas 
10. Esdras 
11. Neemias 
12. Ester 

A – Maiores 
 
1. Isaías 
2. Jeremias 
3. Lamentações 
4. Ezequiel 
5. Daniel 

     B – Menores 

1. Oséias 
2. Joel 
3. Amós 
4. Obadias 
5. Jonas 
6. Miquéias 
7. Naum 
8. Habacuque 
9. Sofonias 
10.Ageu 
11.Zacarias 
12. Malaquias 

 
  

EVANGELHOS HISTÓRIA 
1. Mateus 
2. Marcos 
3. Lucas 
4. João 

1. Atos dos Apóstolos 

EPÍSTOLAS 
1. Romanos 
2. 1º Coríntios 
3. 2º Coríntios 
4. Gálatas 
5. Efésios 
6. Filipenses 
7. Colossenses 
8. 1º Tessalonicenses 
9. 2º Tessalonicenses 
10. 1º Timóteo 
11. 2º Timóteo 

12. Tito 
13. Filemon 
14. Hebreus 
15. Tiago 
16. 1º Pedro 
17. 2º Pedro 
18. 1º João 
19. 2º João 
20. 3º João 
21. Judas 

PROFECIA 

1. Apocalípse 
 

 



 

3

 

A divisão do Antigo Testamento em 4 (quatro) seções começou a ser 
feita com base na tradução das Escrituras Sagradas para o grego, conhecida 
como Versão dos Septuaginta (LXX), que foi iniciada no século III a.C. 

Ainda que não haja nenhuma determinação divina para que a Bíblia 
seja dividida em 8(oito) partes, o fato de que as Escrituras devem ser 
entendidas em uma perspectiva cristocêntrica2, de acordo com as palavras do 
próprio Jesus, torna essa divisão bastante coerente com a temática dos grupos 
de livros. (Vide quadro abaixo): 

 

 

ANTIGO 
TESTAMENTO 

LEI 
HISTÓRIA 
POESIA 
PROFECIA 

Fundamento da chegada de Cristo 

Preparação para a Chegada de Cristo 

Anelo pela chegada de Cristo 

Certeza da chegada de Cristo 

 

NOVO 
TESTAMENTO 

EVANGELHOS 
ATOS 
EPÍSTOLAS 
APOCALÍPSE 

Manifestação de Cristo 

Propagação de Cristo 

Interpretação e aplicação de Cristo 

Consumação em  Cristo 

 
 
 

Você sabia que as bíblias mais antigas não eram divididas em 
capítulos e versículos? 

É verdade! Essas divisões foram feitas para facilitar a tarefa de 
citar as Escrituras. Em 1227 Stephen Langton, professor da 
Universidade de Paris, dividiu a Bíblia em capítulos, e em 1551, Robert 
Stephanus, impressor parisiense, acrescentou a divisão em versículos. 

 

 

 

 

 

                                                 
2 Jesus afirmou ser ele próprio o tema do Antigo Testamento, cf. Mt 5.17; Lc 24.27; Jo 5.39; Hb 10.7 



 

4

 

II – INSPIRAÇÃO BÍBLICA 
 

Não obstante a forma e as propostas de estruturação da Bíblia, 
conforme tratamos anteriormente, a sua principal característica é o fato de ter 
sido inspirada por Deus. Quando nos referimos à inspiração, não estamos 
tratando de inspiração poética, mas do selo da autoridade divina, pois toda a 
Bíblia foi literalmente “soprada por Deus”. 

Partindo da própria Bíblia, podemos entender o que significa 
inspiração bíblica: 

 
2º Tm 3.16: “Toda Escritura é divinamente inspirada e proveitosa para 
ensinar,  para repreender, para corrigir, para instruir em justiça”. 
 
1º Co 2.13: “Disto também falamos, não com palavras de sabedoria 
humana, mas com as que o Espírito Santo ensina, comparando as coisas 
espirituais com as espirituais”. 
 
2º Pe 1.21: “Pois a profecia nunca foi produzida por vontade dos homens, 
mas os homens santos da parte de Deus falaram movidos pelo Espírito 
Santo”. 
 

De acordo com os versículos acima, podemos concluir que a palavra 
inspiração se aplica aos escritos e não aos escritores, ou seja, a Bíblia é 
inspirada, e não os seus humanos. 

Podemos, também, concluir que o processo total da inspiração 
contém três elementos essenciais3, que passaremos a analisar: 

 
a) Causalidade divina: Deus é a Fonte Primordial da inspiração da Bíblia. O 
elemento divino estimulou o elemento humano. Primeiro Deus falou aos 
profetas e, em seguida, aos homens, mediante esses profetas. Deus revelou-lhes 
certas verdades da fé, e esses homens de Deus as registraram. O primeiro fator 
fundamental da doutrina da inspiração bíblica, e o mais importante, é que Deus 
é a fonte principal e a causa primeira da verdade bíblica. No entanto, não é esse 
o único fator. 
 
b) Mediação profética: Os profetas que escreveram as Escrituras não eram 
autômatos. Eram algo mais que meros secretários preparados para anotar o que 
se lhes ditava. Escreveram segundo a intenção total do coração, segundo a 
consciência que os movia no exercício normal de sua tarefa, com seus estilos 
literários e seus vocabulários individuais. As personalidades dos profetas não 
foram violentadas por uma intrusão sobrenatural. A Bíblia que eles produziram 
é a Palavra de Deus, ou seja,  Deus usou personalidades humanas para 

                                                 
3 Introdução Bíblica, de Norman L. Geisler e William Nix. Editora Vida, 1997, pág. 11. 



 

5

 

comunicar proposições divinas. Os profetas foram a causa imediata dos textos 
escritos, mas Deus foi a causa principal. 
 
c) Autoridade escrita: O produto final da autoridade divina em operação por 
meio dos profetas, como intermediários de Deus, é a autoridade escrita de que 
se reveste a Bíblia, cf. 2Tm 3.16. A Bíblia é a última palavra no que concerne a 
assuntos doutrinários e éticos. Todas as controvérsias teológicas e morais 
devem ser trazidas ao tribunal da Palavra escrita de Deus. As Escrituras 
receberam sua autoridade do próprio Deus, que falou mediante os profetas. No 
entanto, são os escritos proféticos e não os escritores desses textos sagrados 
que possuem e retêm a resultante autoridade divina. Os profetas morreram, 
mas os escritos proféticos prosseguem. 
 
III – TEORIAS SOBRE A INSPIRAÇÃO BÍBLICA 
 

É muito importante que o povo de Deus conheça e seja capaz de 
distinguir as diversas teorias acerca da inspiração da Bíblia, de forma que 
possa se posicionar de forma coerente diante de posicionamentos que negam 
ou relativizam o processo total de inspiração. 

Na história da humanidade, as teorias acerca da inspiração da Bíblia 
têm passado por variações, que são vinculadas às características essenciais de 
três movimentos teológicos: ortodoxia, modernismo (liberalismo) e neo-
ortodoxia. 

A ortodoxia sempre prevaleceu na maior parte da história, e ela 
defende que a Bíblia é a Palavra de Deus. 

As outras duas correntes relativizaram o conceito ortodoxo de 
inspiração. O modernismo crê que a Bíblia contém a Palavra de Deus, e a 
neo-ortodoxia defende que a Bíblia se torna a Palavra de Deus. 

Passaremos a definir melhor as três principais teorias sobre a Bíblia, 
deixando claro que NÓS SOMOS ORTODOXOS, não por questões de 
intuição ou de intransigência desmotivada, mas com base em evidências 
sólidas, claras e robustas, que também serão abordadas posteriormente. 

 
a) Ortodoxia 
 

A opinião ortodoxa prevaleceu por 18 (dezoito) séculos. Os 
apóstolos eram ortodoxos. Os pais da igreja, salvo algumas exceções, sem 
grande relevância, ensinaram firmemente que a Bíblia é a Palavra de Deus 
escrita. 

A ortodoxia crê que a Bíblia foi ditada por Deus aos seus profetas, 
não de uma forma mecânica, mas levando em consideração a personalidade do 
autor humano. 



 

6

 

John R. Rice, em sua obra Our God-breathed book – the Bible 
(Nosso livro soprado por Deus – a Bíblia)4, declara que Deus, por sua atuação 
especial e providência, foi quem formou as personalidades sobre as quais o 
Espírito Santo haveria de soprar seu ditado, usando os estilos particulares que 
Ele desejava, resultando na construção das Escrituras Sagradas. 

Mais adiante esclarecemos, de forma mais detida, as razões de 
sermos ortodoxos. 

 
b) Modernismo (liberalismo) 

 
O modernismo surgiu no século XIX e chegou ao seu ápice por volta 

da 1ª Grande Guerra Mundial, quando assumiu o controle dos principais 
seminários, faculdades e púlpitos. 

O modernismo, ou liberalismo teológico, encontrou as suas bases 
filosóficas nos escritos de Immanuel Kant. Para os modernistas, certas partes 
da Bíblia são divinas, expressam a verdade, mas outras são obviamente 
humanas e apresentam erros. Desse modo, eles crêem que a Bíblia apenas 
contém a Palavra de Deus. 

Eles não crêem nos milagres, e reprovam os relatos bíblicos acerca 
do nascimento virginal, da expiação vicária e da ressurreição de Cristo. 

Eles acham que a Bíblia foi vítima da sua época, ou seja, afirmam 
que ela teria incorporado lendas, mitos e falsas crenças relacionadas à ciência, 
e que os homens “iluminados” de hoje devem rejeitá-la, pois os erros seriam 
decorrentes de uma mentalidade primitiva. 

Em resumo, eles defendem que só as verdades divinas, entremeadas 
nessa mistura de ignorância antiga e erro grosseiro, é que de fato teriam sido 
inspiradas por Deus. 

Eles crêem num tipo de evolucionismo religioso, ou seja, um 
processo subjetivo de crescente conhecimento de Deus em direção ao 
progresso humano. 

A Revolução Industrial também foi pano de fundo do liberalismo, 
pois o progresso das criações humanas sufocou a idéia da necessidade de uma 
vida futura. 

É triste termos que nos deparar com uma visão tão profana da Bíblia, 
uma oposição que a própria ciência tem, na atualidade, confrontado com as 
suas descobertas, que vêm ratificando a historicidade da Bíblia.  

O modernismo foi e continua sendo um verdadeiro câncer em muitas 
igrejas cristãs espalhadas pelo mundo. Muitos seminários com visão liberal 
tem formado teólogos que pouco conhecem acerca da verdadeira presença de 

                                                 
4 Murfreesboro, Sword of the Lord, 1969. 



 

7

 

Deus na vida do homem, pois, ao negarem a Palavra de Deus, negam o próprio 
Deus. 

Como se dizem cristãos, se negam as palavras do próprio Cristo, que 
em vários momentos do seu ministério terreno defendeu a completa autoridade 
das Escrituras? 

O liberalismo conseguiu “matar” muitas igrejas locais em todo o 
mundo. Igrejas que foram se tornando tão frias e indiferentes à voz do Senhor, 
que o poder de Deus deixou de ser percebido na vida dos seus membros. 

O apóstolo Paulo parece ter instruído Timóteo acerca dos perigos do 
liberalismo: 
 
1º Tm 6.20: “Ó Timóteo, guarda o depósito que te foi confiado, evitando as 
conversas vãs e profanas e as oposições da falsamente chamada ciência; a 
qual professando-a alguns, se desviaram da fé. A graça seja convosco”. 
 
c) Neo-Ortodoxia 
 

Os neo-ortodoxos começaram a surgir no início do século XX, após 
a derrocada do pensamento liberal, causada pelos horrores da guerra, 
principalmente pela influência do pai dinamarquês do existencialismo, Soren 
Kierkegaard, ocasionando uma nova reforma na teologia européia. 

Muitos estudiosos se voltaram novamente para as Escrituras, com a 
intenção de ouvir a voz de Deus, mas sem deixar de lado as suas opiniões 
críticas. 

A neo-ortodoxia ensina que a Bíblia não é a Palavra de Deus, mas se 
torna a Palavra de Deus a partir de um encontro pessoal entre Deus e o homem. 
Os maiores defensores da neo-ortodoxia são Paul Tillich, Rudolf Bultmann, 
Shubert Ogden, Karl Barth e Emil Brunner. 

Para os três primeiros, a Bíblia tem que ser despida de seus mitos e 
lendas, de forma que o leitor descubra o conhecimento existencial, isto é, não é 
necessário que a pessoa se prenda a uma revelação objetiva, histórica e 
proposicional, a fim de experimentar a verdade. 

Os dois últimos são tidos como mais evangélicos. Barth crê que o 
registro escrito da Palavra de Deus possui erros, mas afirma que a Bíblia é a 
fonte da revelação de Deus. 

A neo-ortodoxia trouxe de volta a idéia de um Deus transcendente, e 
não apenas imanente (presente e ligado à sua criação, garantindo o progresso 
em direção a uma ordem humana ideal na terra), mas que é superior e anterior 
à criação, um ser “totalmente outro” em relação ao homem, lançando fora a 
idéia liberal de que o homem tem uma “centelha de Deus” em si mesmo. 

Os neo-ortodoxos, entretanto, não crêem na Bíblia como sendo uma 
revelação proposicional (determinante), objetiva, histórica e inspirada em si 



 

8

 

mesma, ou seja, eles tornaram a experiência e a ética mais importantes do que 
a doutrina bíblica. 

A neo-ortodoxia entrou em declínio no fim dos anos 50. 
 

IV – ENSINO BÍBLICO SOBRE A INSPIRAÇÃO 
 

Os dois grandes textos bíblicos que ensinam sobre a inspiração já 
foram citados (2º Tm 3.16 e 2º Pe 1.21). A Bíblia se auto declara como sendo 
um livro dotado de autoridade divina, decorrente de um processo pelo qual os 
escritores foram movidos pelo Espírito Santo a escrever textos inspirados 
(soprados) por Deus. 

Geisler e Nix5 propõem as seguintes características da inspiração: 
 

a) A inspiração é verbal. Independentemente de outras afirmações que possam 
ser formuladas a respeito da Bíblia, fica bem claro que esse livro reivindica 
para si mesmo esta qualidade: a inspiração verbal. O texto clássico de 2 
Timóteo 3.16 declara que as grapha, ou seja, os textos, é que são inspirados: 

 
- “Moisés escreveu todas as palavras do Senhor...” (Êx 24.4); 

- O Senhor ordenou a Isaías que escrevesse num livro a mensagem eterna de 
Deus (Is 30.8); 

- Davi confessou: “O Espírito do Senhor fala por mim, e a sua palavra está na 
minha boca” (2º Sm 23.2); 

- Jeremias recebeu a seguinte ordem: “... não te esqueças de nenhuma palavra” 
(Jr 26.2); 

- Jesus e os apóstolos ressaltaram a revelação ao usarem repetidamente a 
expressão “está escrito” (Mt 4.4,7; Lc 24.27, 44); 

- Paulo testemunhou: “... falamos, não com palavras de sabedoria humana, mas 
com as que o Espírito Santo ensina...” (1º Co 2.13); 

- João adverte a todos a não “tirar quaisquer palavras do livro desta profecia” 
(Ap 22.19). 

- Jesus declarou que não só as palavras, mas até mesmo os pequenos sinais 
diacríticos de uma palavra hebraica vieram de Deus:  “Em verdade vos digo 
que até que a terra e o céu passem, nem um jota ou um til se omitirá da lei, 
sem que tudo seja cumprido” (Mt 5.18). 
 
b) A inspiração é plena. A Bíblia reivindica a inspiração divina de todas as 
suas partes. É inspiração plena, total, absoluta. “Toda Escritura é divinamente 
inspirada...” (2º Tm 3.16). Nenhuma parte das Escrituras deixou de receber 

                                                 
5 Introdução Bíblica, de Norman L. Geisler e William Nix. Editora Vida, 1997. 



 

9

 

total autoridade doutrinária. Paulo disse: “...tudo o que outrora foi escrito, para 
o nosso ensino foi escrito” (Rm 15.4). Jesus e todos os autores do Novo 
Testamento exemplificam amplamente sua crença firme na inspiração integral 
e completa do Antigo Testamento, citando trechos das Escrituras que eram 
para eles de autoridade, até mesmo os que apresentam ensinos fortemente 
polêmicos. A criação de Adão e Eva, a destruição do mundo pelo dilúvio, o 
milagre de Jonas e o grande peixe e muitos outros acontecimentos são 
mencionados por Jesus, deixando bem clara a autoridade deles. Todo trecho 
das Sagradas Escrituras reivindica total e completa autoridade. A inspiração da 
Bíblia é plena, ou seja, completa e integral, abrangendo todas as suas partes. 
 
c) A inspiração atribui autoridade. A inspiração concede autoridade 
indiscutível ao texto bíblico. Disse Jesus: “... a Escritura não pode ser 
anulada...” (Jo 10.35). Em numerosas ocasiões o Senhor recorreu à Palavra de 
Deus escrita, que ele considerava árbitro definitivo em questões de fé e de 
prática. O Senhor recorreu às Escrituras como a autoridade para ele purificar o 
templo (Mc 11.17), para pôr em cheque a tradição dos fariseus (Mt 15.3,4) e 
para resolver divergências doutrinárias (Mt 22.29). Até mesmo Satanás foi 
repreendido por Cristo mediante a autoridade da Palavra escrita de Deus: “Está 
escrito”. Jesus contra-atacou as tentações de Satanás com a Palavra de Deus 
escrita. (Mt 4.4, 7, 10). Jesus também disse: “É mais fácil passar o céu e a terra 
do que cair um til sequer da Lei” (Lc 16.17). A Palavra de Deus não pode ser 
anulada. Provém de Deus e está envolta na autoridade divina que o próprio 
Deus lhe concedeu. 
 
d) A inspiração gera suficiência. A inspiração das Escrituras as torna 
suficientes, ou seja, a Bíblia contém todas as palavras divinas que Deus quis 
dar ao seu povo em cada estágio da história da redenção. Significa também 
dizer que a Bíblia é o que nós precisamos para a salvação, de forma que, de 
maneira perfeita, possamos confiar e obedecer ao Senhor. Na Epístola aos 
Gálatas lemos que: “ainda que nós mesmos ou um anjo do céu vos anuncie 
outro evangelho além do que já vos anunciamos, seja anátema”. (Gl 1:8). 
(Consultar Dt 4.2, Dt 12.32, Pv 30.5-6, Ap 22.18-19). 
 
e) A inspiração implica inerrância. A Bíblia ensina claramente que Deus não 
pode mentir, nem falar com falsidade. (2º Sm 7.28; Tt 1.1,2; Hb 6.18). Além 
disso, todas as palavras das Escrituras são declaradas completamente 
verdadeiras e destituídas de erros, qualquer que seja o trecho. (Nm 23.19: Sl 
12.6. 119.89, 96; Pv 30.5; Mt 24.35). 
 
V – EVIDÊNCIAS DA INSPIRAÇÃO BÍBLICA 
 

Durante  toda a história da igreja cristã, os cristãos têm sido 
confrontados pelo mundo acerca da inspiração da Bíblia. 



 

10

 

Nós tratamos a Palavra de Deus com respeito e temor, mas, quando 
afirmamos diante do mundo que Ela é inspirada, somos muitas vezes 
questionados, e passamos a ter uma nova tarefa: comprovar o que dissemos. 

Esta seção é destinada à apologia bíblica, ou seja, através das 
evidências internas e externas, passaremos a defender o caráter inspirado da 
Bíblia. 

Inspiração significa “soprado por Deus”, isto é, é o processo 
mediante o qual as Escrituras, a saber, os escritos sagrados, foram revestidos 
de autoridade divina no que concerne à doutrina e à prática. É importante 
salientar que esse revestimento foi dado aos escritos e não aos escritores. 
Entretanto, como já vimos, eles foram movidos pelo Espírito para escreverem 
suas mensagens vindas de Deus. 

Há dois tipos de evidências acerca da inspiração bíblica: 
 
a) Evidências internas 

As evidências internas brotam da própria Bíblia, e podemos dividi-
las em quatro: 
 
1 – Autoridade que se autoconfirma. Diz respeito ao fato de que a Bíblia fala 
com autoridade própria, cheia de convicção. Jesus enchia as multidões de 
admiração e espanto pois “as ensinava como tendo autoridade” (Mc 1.22). Da 
mesma forma, a expressão “assim diz o Senhor”, encontrada várias vezes nas 
Escrituras, fala por si mesma. A evidência da autoridade que se autoconfirma 
também diz respeito ao fato de que a Bíblia não precisa ser defendida, pois os 
seus ensinamentos falam por si mesmo. A autoridade da Bíblia é como um leão, 
para que ele demonstre a sua autoridade basta soltá-lo. Do mesmo modo, basta 
que explanemos os ensinos da Bíblia e ela mesma se encarrega de impor a sua 
autoridade. 

 
2 – Testemunho do Espírito Santo. Diz respeito ao fato de que os filhos de 
Deus têm em si o testemunho do Espírito Santo, que testifica que a Bíblia é a 
Palavra de Deus. O testemunho íntimo de Deus no coração do crente vai 
evidenciando a origem divina da Bíblia, à medida que vamos lendo as 
Escrituras. (2º Pe 1.20, 21). Em suma, a Palavra de Deus recebe confirmação 
da parte do Espírito de Deus. 
 

3 – Capacidade transformadora da Bíblia. A transformação operada pela 
Bíblia, convertendo o incrédulo e edificando-o na fé cristã, é também uma 
evidência interna da inspiração. Na Epístola aos Hebreus lemos que: “A 
palavra de Deus é viva e eficaz, e mais cortante do que qualquer espada de dois 
gumes...” (Hb 4.12). Muitas pessoas no mundo têm experimentado o poder 
transformador da Palavra de Deus. Casamentos restaurados, drogados que 



 

11

 

deixam as drogas, prostitutas que se tornam mães e esposas dignas, criminosos 
que se tornam mansos e cordatos, satanistas que se transformam em pregadores 
da Palavra de Deus, sentimentos de ódio dando lugar ao amor. Tudo isso 
decorrente da leitura da Palavra de Deus. A evidência de que Deus atribui 
autoridade à Bíblia pode ser claramente comprovada através do seu poder 
transformador. 

 

4 – Unidade da Bíblia. Uma das evidências internas mais impressionantes, 
principalmente por não ser subjetiva. A unidade da bíblia é algo surpreendente. 
Ela é constituída por 66 livros, que foram escritos ao longo de 1500 anos, por 
cerca de 40 autores, em três línguas, com centenas de tópicos, e, mesmo assim, 
mantém, expressa ou implicitamente, uma unidade temática – Jesus Cristo. Um 
problema (o pecado) e a solução (Jesus Cristo, o Salvador), unificam as 
páginas da Bíblia, desde o Gênesis até o Apocalipse. 

b) Evidências externas 

Já vimos as evidências internas, que, embora sejam convincentes, 
passam pelo campo da experiência pessoal, do subjetivismo. As evidências 
internas estão disponíveis apenas aos que estão dentro do Cristianismo, pois, 
para o incrédulo, são apenas questões de fé pessoal. 

Por outro lado, as evidências que passaremos a tratar agora são luzes 
que atingem a intelectualidade humana, a sua racionalidade, e passam a 
comprovar que as Escrituras têm, realmente, o selo da inspiração divina. Trata-
se de um testemunho público de algo inusitado, que serve para atrair a atenção 
do ser humano para a voz de Deus nas Escrituras. 

 
1 – Historicidade da Bíblia. Uma grande parte do que está escrito na Bíblia é 
história e, desse modo, é passível de comprovação. Dois elementos têm 
apoiado a historicidade da Bíblia: os artefatos arqueológicos e os documentos 
escritos. É importante ressaltar que nenhum dos artefatos desenterrados pelos 
arqueólogos invalidou o ensino bíblico. Pelo contrário, a arqueologia tem 
comprovado os relatos bíblicos. Segundo Donald J. Wiseman, na obra 
“Confirmações arqueológicas do Velho Testamento”, “A geografia das terras 
mencionadas na Bíblia e os remanescentes visíveis da Antiguidade foram 
gradativamente registrados, até que hoje, em sentido mais amplo, foram 
localizados mais de 25.000 locais, nesta região, que datam dos tempos do 
Antigo Testamento”. Em termos concretos, podemos dizer que as 
confirmações acerca de fatos narrados na Bíblia conferem credibilidade às suas 
declarações. 
 
2 – O Testemunho de Cristo. Jesus Cristo é, sem dúvida, uma personalidade 
muito respeitada em todo o mundo, inclusive para os que não professam a fé 
cristã. Mesmo sem ser considerado como Deus, é reconhecido como um 
homem de grande integridade moral, e de um estilo de vida exemplar. Se 



 

12

 

mesmo um ateísta dá crédito à pessoa de Jesus Cristo, ainda que apenas como 
um grande homem, deveria também acreditar nas suas palavras. Portanto, com 
base na própria integridade moral de Jesus, podemos crer que a Bíblia é a 
Palavra de Deus, pois Ele disse isso várias vezes. 
 
3 – As Profecias cumpridas. O cumprimento das profecias bíblicas é um 
grande testemunho externo que comprova a inspiração bíblica. Até a presente 
data, nenhuma profecia bíblica a respeito de acontecimentos ficou sem 
cumprimento. Nostradamus, e tantos outros falsos profetas, errou em suas 
predições. Por outro lado, a Bíblia não erra em suas declarações sobre o futuro. 
Algumas das profecias, tais como: a época do nascimento de Jesus (Dn 9), a 
cidade em que ele haveria de nascer (Mq 5.2), a natureza de sua concepção e 
nascimento (Is 7.14), foram cumpridas. Outros livros ditos “sagrados” 
reivindicam para si a inspiração divina, mas não contém predições do futuro, 
como é o caso do Alcorão (livro dos muçulmanos). 
 
4 – Influência mundial da Bíblia. Não há no mundo nenhum livro que tenha 
exercido mais influência sobre a humanidade do que a Bíblia. Foi traduzido em 
mais de mil línguas, abrangendo 90% da população do mundo; tem sido 
impressa em maior número do que qualquer outro livro. Suas tiragens somam 
alguns bilhões de exemplares. Os bestsellers que têm vindo em segundo lugar, 
ao longo dos séculos, nunca chegaram perto do detentor perpétuo do primeiro 
lugar: A Bíblia. Além disso, nenhum outro livro excede a profundidade moral 
contida nas Escrituras Sagradas, nem é capaz de apresentar um conceito mais 
majestoso sobre Deus do que a Bíblia. 
 
5 – Testemunho de grandes personalidades: 
 
Abraão Lincoln: “Creio que a Bíblia é o melhor presente que Deus já deu ao 
homem. Todo o bem, da parte do Salvador do mundo, nos é transmitido 
mediante este livro”. 

George Washington: “Impossível é governar bem o mundo sem Deus e sem a 
Bíblia”. 

Napoleão Bonaparte: “A Bíblia não é um simples livro, senão uma Criatura 
Vivente, dotada de uma força que vence a quantos se lhe opõem”. 

Rainha Vitória: “Este livro dá a razão da supremacia da Inglaterra”. 

Isaac Newton: “Há mais indícios seguros de autenticidade na Bíblia do que em 
qualquer história profana”. 
 
6 – Indestrutibilidade. A Bíblia é a obra mais atacada  que existe. Não 
obstante, a Palavra de Deus tem resistido a todos os ataques e a todos os 
atacantes. Diocleciano (Imperador Romano) tentou exterminá-la no ano de 
303dC, no entanto, a Bíblia é o livro mais impresso do mundo. Vários críticos 



 

13

 

do passado disseram que ela era composta de histórias que não passaram de 
mitos. De uma forma categórica, a arqueologia tem comprovado a sua 
historicidade. Na verdade, o próprio Jesus garantiu que ela seria indestrutível: 
“Passará o céu e a terra, mas as minhas palavras não passarão”. 
 
VI – O CÂNON DAS ESCRITURAS 
 

Enquanto a inspiração é o meio pelo qual a Bíblia recebeu a sua 
autoridade, a canonização é o processo de aceitação definitiva dos escritos 
inspirados. 

A origem da palavra cânon está ligada à palavra grega Kanon (cana, 
régua), que se originou da palavra hebraica kaneh, que significa “vara ou cana 
de medir” (Ez 40.3). Esta palavra sempre foi usada para expressar padrão, 
regra, norma, além de unidade de medida. 

O que determina a canonicidade de um livro é a sua inspiração. 

Deus dá a autoridade a um livro, e os homens de Deus o acatam. 
Deus revela, e seu povo reconhece o que o Senhor revelou. A canonicidade é 
determinada por Deus e descoberta pelos homens de Deus. 

Alguns critérios foram usados pelos homens de Deus, nos primeiros 
séculos da história da igreja, com o fim de descobrir se os escritos eram ou não 
provenientes do próprio Deus. 

Dentre esses critérios, podemos destacar: 
 
a) A autoridade do livro. Cada livro da Bíblia traz em si uma reivindicação de 
autoridade divina. Freqüentemente, lemos a categórica expressão: “assim diz o 
Senhor”. Muitas vezes, o próprio tom, e as exortações contidas nos livros da 
Bíblia, revela sua origem divina. Nos escritos voltados mais ao ensino, existem 
declarações de Deus acerca de como os crentes devem ser e agir. 
 
b) A autoria profética de um livro. Os livros proféticos foram produzidos pela 
atuação do Espírito Santo, movendo homens conhecidos como profetas (2º Pe 
1.20,21). A Palavra do Senhor foi dada ao seu povo por intermédio de profetas de 
Deus, ou seja, todos os autores dos livros bíblicos tinham um dom profético, ou 
uma função profética, ainda que tal pessoa não fosse profeta por ocupação (Hb 
1.1). Na epístola aos Gálatas, Paulo exorta o povo dizendo que suas cartas 
deveriam ser aceitas, tendo em vista o seu ofício apostólico, determinado pelo 
Senhor (Gl 1.1). Paulo advertia que todos os livros que não fossem provenientes 
de profetas nomeados por Deus deveriam ser rejeitados. Os crentes não deveriam 
aceitar livros de alguém que falsamente afirmasse ser apóstolo de Cristo (2º Ts 
2.2). Foi em decorrência desse princípio que a segunda carta de Pedro foi  
rejeitada por alguns da igreja primitiva, até que os mesmos ficassem convencidos 
de que ela tinha sido enviada pelo apóstolo – conforme relato do seu primeiro 
versículo – o que veio a ocorrer posteriormente. 



 

14

 

c) A confiabilidade de um livro. Um outro grande sinal da inspiração de um 
livro é o fato do mesmo ser digno de confiança. Todo e qualquer livro que 
contenha erros factuais ou doutrinários, quando comparados com as revelações 
anteriores, não poderia ter sido inspirado por Deus. Deus jamais mentirá ou 
entrará em contradição. Diante desse princípio de busca de canonicidade, os 
crentes de Beréia só aceitaram os ensinos de Paulo após pesquisas minuciosas 
das Escrituras já existentes, com o intuito de verificar se Paulo não falava de 
uma forma contraditória (At 17.11). O livro de Tiago foi rejeitado por muito 
tempo, pois alguns líderes da igreja primitiva achavam que a sua mensagem 
não era compatível com a doutrina da justificação pela fé ensinada por Paulo. 
Entretanto, após uma análise profunda, constatou-se que os ensinos de Paulo e 
Tiago não eram conflitantes, mas se complementavam. (Ler Tiago 2: 14-26). 
 
d) A natureza transformadora de um livro. O quarto teste era: Se o livro 
fosse capaz de transformar vidas, era tido como canônico. Por muito tempo se 
rejeitou a autoridade de Cântico dos Cânticos e Eclesiastes, até que  os 
estudiosos se convenceram de que o Cântico dos Cânticos não é sensual, mas 
profundamente espiritual, e que Eclesiastes não é um livro cético e pessimista, 
mas positivo e edificante. 
 
e) A aceitação de um livro. A última marca da canonicidade era a aceitação e 
reconhecimento pelo povo de Deus ao qual o livro tinha sido originariamente  
destinado. A Palavra de Deus, dada mediante seus profetas e contendo sua 
verdade, deve ser reconhecida pelo seu povo. 

Após analisarmos brevemente essas cinco marcas de canonicidade, 
podemos constatar que o processo de descoberta dos livros dados por Deus aos 
homens exigiu muitos anos. 

 
 

VII – POR QUE A NOSSA BÍBLIA É DIFERENTE DA BÍBLIA 
CATÓLICA ROMANA? 

 
Esse tem sido um tema muito polêmico no meio do povo cristão. 

Enquanto o Novo Testamento possui a mesma quantidade de livros em ambas 
as Bíblias, a quantidade de livros no Antigo Testamento da Bíblia Católica é 
um pouco maior. Dentre os livros que os católicos acrescentaram oficialmente 
à Bíblia, em 1546, no Concílio de Trento, estão: Tobias, Judite, Eclesiástico, 1 
Macabeus, 2 Macabeus. 

Por que não aceitamos os livros apócrifos (livros escritos pelos 
judeus no período inter-testamentário) que foram acrescentados ao Velho 
Testamento dos Católicos? 

Várias razões nós temos para rejeitá-los como canônicos, muito 
embora os julguemos de grande valia para conhecermos a história do povo de 
Israel nesse período inter-testamentário. 



 

15

 

Vejamos essas razões: 
 

- Os judeus jamais aceitaram esses livros como canônicos; 

- Não foram aceitos por Jesus, nem pelos autores do Novo Testamento; 

- A maior parte dos primeiros grandes pais da igreja rejeitou sua canonicidade; 

- Jerônimo, o grande especialista bíblico e tradutor da Vulgata (tradução do 
Antigo Testamento do hebraico para o latim), rejeitou fortemente os livros 
apócrifos. Só após a morte de Jerônimo que os apócrifos foram 
incorporados à Vulgata; 

- Muitos estudiosos católicos romanos, ainda ao longo da Reforma, rejeitaram 
os livros apócrifos; 

- Nenhuma igreja cristã ortodoxa grega, anglicana ou protestante, até a 
presente data, reconheceu os apócrifos como inspirados e canônicos, no 
sentido integral dessas palavras; 

- Algumas doutrinas católicas que conflitam com a teologia bíblica, tal como 
a oração pelos mortos que é baseada em um livro apócrifo. 

 

VIII – DECLARAÇÃO DA CONVENÇÃO BATISTA 
BRASILEIRA SOBRE A PALAVRA DE DEUS 

 
A Bíblia é a palavra de Deus em linguagens humana(1). É o registro 

da revelação que Deus fez a respeito de si mesmo aos homens (2). Sendo Deus 
seu verdadeiro autor, foi escrita por homens inspirados e dirigidos pelo Espírito 
Santo (3). Tem por finalidade revelar os propósitos de Deus, levar os pecadores 
à salvação, edificar os crentes, e promover a glória de Deus (4). Seu conteúdo é 
a verdade, sem mescla de erro, e por isso é um perfeito tesouro de instrução 
divina (5). Revela o destino final do mundo e os critérios pelos quais Deus 
julgará todos os homens (6). A Bíblia é a autoridade única em matéria de 
religião, fiel padrão pelo qual devem ser aferidas a doutrina e a conduta dos 
homens (7). Ela deve ser interpretada à luz da pessoa e dos ensinos de Jesus (8). 

(1) Sl 119:89; Hb 1:1; Is 40:8; Mt 24:35 
(2) Is 40:8; Mt 22:29; Hb 1:1-2; Rm 16:25,26; 1º Pe 1:25 
(3) Ex 24:4; At 3:21; 2º Sm 23:2 
(4) Lc 16:29; 2º Tm 3:16,17; Hb 4:12 
(5) Sl 19:7-9; Sl 119:105; Pv 30:5 
(6) Jo 12:47, 48; Rm 2:12,13 
(7) 2º Cr 24:19; Is 34:16; Gl 6:16 
(8) Lc 24:44,45; Mt 5:22,28,32,34,39; Jo 5:39,40 

 



 

16

 

2 – A PESSOA DE DEUS 

 
I – INTRODUÇÃO 

 
Mesmo aqueles que tentam negar acabam tendo que admitir a 

existência de um Deus. A própria tentativa de negar-lhe a existência já é uma 
prova disso. Todos os seres humanos, em todos os tempos, lugares e culturas 
têm uma profunda e íntima intuição de que Deus existe, de que são criaturas de 
Deus e de que ele é seu Criador. Vejamos o que o apóstolo Paulo diz a esse 
respeito: 

“A ira de Deus se revela do céu contra toda impiedade e perversão 
dos homens que detêm a verdade pela injustiça; porquanto o que de 
Deus se pode conhecer é manifesto entre eles, porque Deus lhes 
manifestou.  

Porque os atributos invisíveis de Deus, assim o seu eterno poder, como 
também a sua própria divindade, claramente se reconhecem, desde o 
princípio do mundo, sendo percebidos por meio das coisas que foram 
criadas. Tais homens são, por isso, indesculpáveis; porquanto, tendo 
conhecimento de Deus, não o glorificaram como Deus, nem lhe deram 
graças; antes, se tornaram nulos em seus próprios raciocínios, 
obscurecendo-se-lhes o coração insensato” (Rm 1:18-21). 

Até mesmo os gentios incrédulos possuíam um certo “conhecimento 
de Deus”, mas não atentaram para esse conhecimento e então “mudaram a 
verdade de Deus em mentira” (Rm 1.25), dando a entender que, ativa ou 
obstinadamente, rejeitaram alguma verdade sobre a existência e o caráter de 
Deus que já conheciam. 

A Bíblia chama o ateísmo de insensatez (Sl 14:1), orgulho, 
perversidade (Sl 10:3-4). Essas passagens indicam tanto que o pecado leva as 
pessoas a pensarem irracionalmente e a negarem a existência de Deus, quanto 
que só diz “Não há Deus” quem não pensa racionalmente ou foi iludido. 

Paulo também admite que o pecado traz outros efeitos: faz as 
pessoas negarem seu conhecimento de Deus; ele fala daqueles que “detém a 
verdade pela injustiça” (Rm 1.18) e afirma que os que agem assim são 
“indesculpáveis” pela negação de Deus (Rm 1.20). Entretanto, aqueles que são 
filhos de Deus têm essa consciência de forma clara, o que nos leva a 
reconhecer a Deus como nosso amoroso Pai celeste (Rm 8.15). O Seu Espírito 
derramado em nossos corações dá testemunho de que somos filhos de Deus 
(Rm 8.16) e Cristo habita vivo em nosso coração. 



 

17

 

“Respondeu Jesus: Se alguém me ama, guardará a minha palavra; e 
meu Pai o amará, e viremos para ele e faremos nele morada”. (Jo 
14:23). 

A intensidade dessa consciência num cristão é tal que, mesmo sem 
jamais termos visto ao Senhor Jesus Cristo, de fato o amamos (1º Pe 1.8). 

 
II – EVIDÊNCIAS DAS ESCRITURAS E DA NATUREZA 

 

Além da consciência humana, que dá claro testemunho da existência 
de Deus, encontramos claras evidências da sua existência na Bíblia e na 
natureza. 

As provas de que Deus existe encontram-se disseminadas por toda a 
Bíblia. De fato, a Bíblia sempre pressupõe que Deus existe. Gênesis 1:1, o 
primeiro versículo da Bíblia, não apresenta provas da existência de Deus, mas 
passa imediatamente a narrar os atos criadores de Deus: “No princípio, criou 
Deus os céus e a terra”. Se acreditarmos na veracidade das Escrituras, 
saberemos, com base nela, não só que Deus existe, mas também muita coisa 
sobre sua natureza e seus atos. 

A natureza também fornece farto testemunho da existência de Deus. 
Paulo diz que a eterna natureza e divindade de Deus são claramente percebidas 
“por meio das coisas que foram criadas” (Rm 1.20). Essa vasta referência às 
“coisas que foram criadas” sugere que em certo sentido todas as coisas criadas 
evidenciam o caráter de Deus. No entanto, o ser humano é a parte da criação 
que dá maior testemunho acerca da existência de Deus, pois ele foi criado à sua 
imagem e semelhança. Sempre que nos deparamos com outro ser humano, 
percebemos que um ser tão complexo somente pode ter sido obra de um 
Criador sábio e infinito. 

Além das provas encontradas na existência da raça humana, há 
outras evidências provenientes do mundo natural. As “chuvas e estações 
frutíferas” bem como a “fartura e a alegria” de que todas as pessoas desfrutam 
e se beneficiam são também testemunhas da existência de Deus (At 14.17). O 
salmista nos fala do testemunho dos céus: 

“ Os céus proclamam a glória de Deus, e o firmamento anuncia as 
obras das suas mãos. Um dia discursa a outro dia, e uma noite revela 
conhecimento a outra noite” (SI 19.1-2). 

Essa grande variedade de testemunhos da existência de Deus, 
oriundos de partes diversas do mundo criado, indica-nos que, em certo sentido, 
tudo que existe dá provas da existência de Deus. Se nosso coração e nossa 
mente não estiverem por demais ofuscados pelo pecado, ser-nos-á impossível 
olhar atentamente para cada uma das coisas criadas e dizer: “Ninguém criou 
isto, é apenas obra do acaso”. 



 

18

 

Assim, para aqueles que avaliam corretamente as evidências, tudo o 
que há nas Escrituras e tudo o que há na natureza prova claramente que Deus 
existe e que ele é o Criador onipotente e sábio descrito pela Bíblia. Portanto, 
quando cremos que Deus existe, baseamos nossa crença não em alguma cega 
esperança alheia a qualquer evidência nas palavras e nas obras de Deus. Essas 
evidências todas podem ser consideradas provas válidas da existência de Deus, 
ainda que algumas pessoas as rejeitem. Isso não significa que a evidência é 
inválida em si mesma, mas somente que aqueles que a rejeitam avaliam-na 
incorretamente ou com má vontade. 

 
III – ARGUMENTOS TRADICIONAIS DA EXISTÊNCIA DE 

DEUS 
 

Ao longo da história, diversos homens, cristãos ou não, tentaram 
demonstrar a existência de Deus. Algumas provas, chamadas tradicionais, 
concebidas em várias épocas, são, de fato, tentativas de analisar as evidências, 
especialmente as evidências da natureza, de modo extremamente cuidadoso e 
logicamente preciso, com o objetivo de demonstrar para as pessoas que não é 
racional rejeitar a idéia de que Deus existe. Se for verdade que o pecado faz as 
pessoas pensarem irracionalmente, então essas provas são tentativas de fazer as 
pessoas ponderarem racionalmente sobre as evidências da existência de Deus, 
apesar das tendências irracionais decorrentes de sua natureza pecaminosa. 

São quatro os mais importantes tipos de argumentos: 

a) Argumento cosmológico. O argumento cosmológico considera o fato de 
que toda coisa conhecida do universo tem uma causa. Portanto, enfatiza o 
argumento: o próprio universo deve também necessariamente ter uma causa, e 
a causa primária de universo tão grandioso só pode ser Deus. 

b) Argumento teleológico. O argumento teleológico é na verdade uma 
subcategoria do argumento cosmológico. Trata da evidência da harmonia, da 
ordem e do planejamento existentes no universo, e argumenta que esse 
planejamento dá provas de um propósito ou desígnio inteligente (a palavra 
grega te/os significa “fim”, meta ou “propósito”). Como o universo foi 
planejado com um propósito, deve necessariamente existir um Deus inteligente 
e determinado que o criou para funcionar assim.  

c) Argumento ontológico. O argumento ontológico parte da idéia de Deus, 
definido como um ser “maior do que qualquer coisa que se possa imaginar”. 
Depois arrazoa que a característica da existência deve pertencer a tal ser, pois 
maior é existir que não existir 

d) Argumento moral. O argumento moral parte do senso humano do certo e 
do errado (consciência), e da necessidade da imposição da justiça. Conclui que 
deve necessariamente existir um Deus que seja o padrão do certo e do errado e 
que esse Ser moral irá algum dia impor a justiça a todas as pessoas. 



 

19

 

Como todos esses argumentos se baseiam em fatos sobre a criação 
que realmente são verdadeiros, podemos dizer que todas essas provas (quando 
cuidadosamente formuladas) são, num sentido objetivo, provas válidas. São 
válidas porque avaliam corretamente as evidências e ponderam com acerto, 
chegando a uma conclusão verdadeira: de fato, o universo realmente tem Deus 
como causa, realmente dá provas de um planejamento deliberado. Deus 
realmente existe como ser maior do que qualquer coisa que se possa imaginar e 
ele realmente nos deu um senso do certo e do errado e um senso de que seu 
juízo virá algum dia. Os atos reais mencionados nessas provas, portanto, são 
verdadeiros, e nesse sentido as provas são válidas, ainda que nem todas as 
pessoas se convençam delas. 

O valor dessas provas está, principalmente, na possibilidade de 
vencer algumas objeções intelectuais dos incrédulos. É importante destacar que 
elas não conseguirão levar os descrentes à uma fé salvadora, pois isso vem pela 
aceitação no testemunho da Bíblia, mas podem ajudar a superar as objeções 
dos descrentes e, para os crentes, proporcionar mais evidências intelectuais de 
algo sobre o qual já foram convencidos com base na sua própria relação íntima 
com Deus e no testemunho bíblico. 

Apesar da validade de tais argumentos, precisamos estar conscientes 
de que, se Deus não nos iluminasse, jamais creríamos nele, pois: 

“o deus deste século cegou o entendimento dos incrédulos, para que 
lhes não resplandeça a luz do evangelho da glória de Cristo” (2º Co 
4:4). 

“visto como, na sabedoria de Deus, o mundo não o conheceu por sua 
própria sabedoria, aprouve a Deus salvar os que crêem pela loucura 
da pregação” (1º Co 1:21). 

Neste mundo decaído, a sabedoria humana é insuficiente para que 
conheçamos a Deus. Por isso Paulo afirma que sua pregação era realizada “em 
demonstração do Espírito e de poder, para que a vossa fé não se apoiasse em 
sabedoria humana, e sim no poder de Deus” (1º Co 2.4-5). Dependemos de 
Deus para remover a cegueira e a irracionalidade provocada pelo pecado, 
possibilitando assim que avaliemos corretamente as evidências, creiamos no 
que dizem as Escrituras e venhamos a ter fé salvadora em Cristo. 

 

IV – CONCEPÇÕES ERRÔNEAS A RESPEITO DE DEUS 
 
 a) Deísmo 
 

Na concepção deísta, Deus criou o universo, mas não interage com 
ele. Deus é pessoal e transcendente, mas não imanente, ou seja, Ele é uma 
espécie de Deus “controle-remoto”: Ele apertou um botão para criar todas as 



 

20

 

coisas, mas agora não intervém naquilo que criou. Essa idéia não é coerente 
com o ensino das Escrituras, que afirmam que Deus se preocupa e interage 
com a sua criação, estando presente em todos os momentos. Essa presença e 
interação se chama imanência. Em resumo, Deus é transcendente, mas não 
deixa de ser imanente. Vejamos alguns versículos: 

 
“Porque, quanto ao SENHOR, seus olhos passam por toda a terra, 
para mostrar-se forte para com aqueles cujo coração é totalmente 
dele; nisto procedeste loucamente; por isso, desde agora, haverá 
guerras contra ti”. (2º Cr 16:9). 

“Por isso, vos digo: não andeis ansiosos pela vossa vida, quanto ao que 
haveis de comer ou beber; nem pelo vosso corpo, quanto ao que 
haveis de vestir. Não é a vida mais do que o alimento, e o corpo, mais 
do que as vestes? Observai as aves do céu: não semeiam, não colhem, 
nem ajuntam em celeiros; contudo, vosso Pai celeste as sustenta. 
Porventura, não valeis vós muito mais do que as aves? Qual de vós, 
por ansioso que esteja, pode acrescentar um côvado ao curso da sua 
vida? E por que andais ansiosos quanto ao vestuário? Considerai 
como crescem os lírios do campo: eles não trabalham, nem fiam. Eu, 
contudo, vos afirmo que nem Salomão, em toda a sua glória, se vestiu 
como qualquer deles. Ora, se Deus veste assim a erva do campo, que 
hoje existe e amanhã é lançada no forno, quanto mais a vós outros, 
homens de pequena fé? (Mt 6:25-30). 
 

b) Politeísmo 
 

Politeísmo é a crença de que existem vários deuses. Alguns afirmam 
que esse conceito surgiu como reação ao monoteísmo, mas na verdade trata-se 
de uma degeneração do conceito da divindade. Freqüentemente está 
intimamente ligado ao culto da natureza (animismo) e é a base do Hinduísmo, 
Zen-Budismo, Mormonismo e antigas religiões pagãs. Na visão politeísta, 
Deus é relegado a um entre muitos deuses. 

A palavra de Deus afirma claramente que só há um Deus: 

“Ouve, Israel, o SENHOR, nosso Deus, é o único SENHOR”. (Dt 6:1). 

“Vós sois as minhas testemunhas, diz o SENHOR, o meu servo a 
quem escolhi; para que o saibas, e me creiais, e entendais que sou eu 
mesmo, e que antes de mim deus nenhum se formou, e depois de mim 
nenhum haverá. 

Eu, eu sou o SENHOR, e fora de mim não há salvador”. (Is 43:10-11). 
 



 

21

 

c) Panteísmo 
 
Concepção que afirma: Deus se identifica com o universo, de modo 

que Deus é tudo e tudo é Deus. Deus é imanente, mas não transcendente. Essa 
idéia está presente nos ensinos de alguns filósofos e do movimento Nova Era. 
Ela é equivocada, pois, embora Deus esteja presente na Criação, Ele não se 
confunde com ela, sendo anterior e superior a tudo o que criou (transcendente). 
Vejamos o que a Bíblia afirma: 

 
“Como um pai se compadece de seus filhos, assim o SENHOR se 
compadece dos que o temem”. (Sl 103:13). 

“Quem há semelhante ao SENHOR, nosso Deus, cujo trono está nas 
alturas, que se inclina para ver o que se passa no céu e sobre a terra?” 
(Sl 113:5-6). 

“Porque os meus pensamentos não são os vossos pensamentos, nem os 
vossos caminhos, os meus caminhos, diz o SENHOR, porque, assim 
como os céus são mais altos do que a terra, assim são os meus 
caminhos mais altos do que os vossos caminhos, e os meus 
pensamentos, mais altos do que os vossos pensamentos”. (Is 55:8-9). 

 
V – O CARÁTER DE DEUS: ATRIBUTOS 
 
a) Introdução 
 

Ao falarmos do caráter de Deus, logo percebemos que não podemos 
dizer, ao mesmo tempo, tudo o que a Palavra nos ensina sobre o Seu caráter, ou 
seja, precisamos, de alguma forma, classificar os atributos de Deus. Existem 
alguns riscos nessa abordagem: 

Primeiro, corremos o risco da simplificação extrema. Não devemos 
estender demasiadamente o número de atributos, mas também não podemos 
simplificar demais, pois isso enfraqueceria o nosso conceito sobre Deus. 

Em segundo lugar, corremos o risco de departamentalizar Deus 
por atributos. Ao estudarmos os atributos de Deus em separado, devemos levar 
em conta a sua essência única. Nenhum atributo procede do outro, nem o 
precede. Todas as perfeições de Deus são eternas. 

Empregam-se vários métodos diferentes de classificação dos 
atributos de Deus. Em nosso estudo, utilizaremos a classificação mais usada: 
os atributos naturais (ou seja, aqueles atributos que se encontram somente em 
Deus e fazem parte apenas da sua natureza) e os atributos morais (aqueles que 
Deus partilha conosco). 

A compreensão do caráter divino segundo as Escrituras deve abrir 
nossos olhos e nos permitir interpretar corretamente a criação. Assim, seremos 



 

22

 

capazes de ver reflexos da excelência do caráter de Deus em toda a criação, 
pois “...toda a terra está cheia da sua glória” (Is 6:3). 
 
b) Atributos naturais de Deus: 
 
1 – Independência 
 

A independência de Deus pode ser definida assim: Deus não precisa 
de sua criação para nada, porém, tanto nós quanto o restante da criação 
podemos glorificá-lo e dar-lhe alegria. Esse atributo de Deus é, às vezes, 
chamado de existência autônoma. 

As Escrituras, em várias passagens, ensinam que Deus não precisa 
de parte nenhuma da criação para existir ou para qualquer outra coisa. Deus é 
absolutamente independente e auto-suficiente: 

“O Deus que fez o mundo e tudo o que existe, sendo ele Senhor do céu 
e da terra, não habita em santuários feitos por mãos humanas. Nem é 
servido por mãos humanas, como se de alguma coisa precisasse; pois 
ele mesmo é quem a todos dá vida, respiração e tudo mais”                
(At 17.24-25). 

“Quem primeiro deu a mim, para que eu haja de retribuir-lhe? Pois o 
que está debaixo de todos os céus é meu” (Jó 41.11). 

Criatura nenhuma deu algo a Deus que primeiro não viesse dEle, 
que criou todas as coisas. Da mesma forma, lemos a palavra de Deus no salmo 
50: “Pois são meus todos os animais do bosque e as almas aos milhares sobre 
as montanhas. Conheço todas as aves dos montes, e são meus todos os animais 
que pululam no campo. Se eu tivesse fome, não to diria, pois o mundo é meu e 
quanto nele se contém” (Sl 50.10-12). 

Alguns teólogos ensinam que Deus criou os seres humanos porque 
se sentia só e precisava de companhia. Se isso fosse verdade, certamente 
significaria que Deus não é completamente independente da criação. 
Significaria que Deus necessitaria criar pessoas para ser completamente feliz 
ou plenamente realizado na sua existência individual. 

Entretanto, baseados nas Escrituras, vemos que entre as pessoas da 
Trindade houve, há e sempre haverá amor, comunhão e comunicação perfeitos 
por toda a eternidade. O fato de Deus ser três pessoas, mas um só Deus, 
significa que não havia solidão nem falta de comunhão pessoal da parte de 
Deus antes da criação. De fato, esse amor, essa comunhão interpessoal e esse 
partilhar de amor sempre foram e sempre serão muito mais perfeitos do que 
qualquer comunhão que nós venhamos a ter com outras pessoas no mundo. 

 



 

23

 

2 - Imutabilidade 

Podemos definir a imutabilidade de Deus assim: Deus é imutável no 
seu ser, nas suas perfeições, nos seus propósitos e nas suas promessas, porém, 
Deus age e sente emoções, e age e sente de modos diversos diante de situações 
diferentes. A Palavra de Deus afirma: 

“Em tempos remotos, lançaste os fundamentos da terra; e os céus são 
obra das tuas mãos. Eles perecerão, mas tu permaneces: todos eles 
envelhecerão como uma veste. Como roupa os mudarás, e serão 
mudados. Tu, porém, és sempre o mesmo, e os teus anos jamais terão 
fim”. (Sl 102.2.5-27). 

O ser de Deus existia antes da criação do universo e existirá para 
sempre após a destruição dessas coisas. Deus muda o universo, mas ele é 
sempre “o mesmo”. 

Tiago afirma aos seus leitores que todos os dons provém, em última 
análise, de Deus, “em quem não pode existir variação ou sombra de mudança” 
(Tg 1.17). Seu argumento é que, como os dons excelentes sempre vieram de 
Deus, podemos estar seguros de que somente dons excelentes virão dele no 
futuro, pois o seu caráter jamais muda, nem sequer em grau mínimo. 

Podemos concluir que Deus é imutável no que diz respeito ao seu 
“ser” e com respeito às suas “perfeições” (ou seja, os seus atributos ou os 
vários aspectos do seu caráter). 

Essa definição dada  também afirma a imutabilidade de Deus com 
respeito aos seus propósitos. Uma vez tendo determinado que irá seguramente 
fazer algo, o propósito de Deus é imutável e será realizado: 

“ O conselho do SENHOR dura para sempre; os desígnios do seu 
coração, por todas as gerações” (Sl 33.11). 

“Eu sou Deus, e não há outro semelhante a mim; que desde o 
principio anuncio o que há de acontecer e, desde a antiguidade, as 
coisas que ainda não sucederam; que digo: o meu conselho 
permanecerá de pé, farei toda a minha vontade. Eu o disse, eu 
também o cumprirei; tomei este propósito, também o executarei” (Is 
46.9-11). 

 
3 – Eternidade 

A eternidade de Deus pode ser definida assim: Deus não tem 
princípio nem fim. Para Ele não existe limitação de tempo; Ele, porém, percebe 
os acontecimentos no tempo e age no tempo. 

Deus é eterno no seu próprio ser. O fato de Deus não ter princípio 
nem fim está explícito em Salmos 90.2: “Antes que os montes nascessem e se 



 

24

 

formassem a terra e o mundo, de eternidade a eternidade, tu és Deus”. Do 
mesmo modo, em Jó 36.26, Eliú diz sobre Deus: “...o número dos seus anos 
não se pode calcular”. 

A eternidade de Deus é também revelada por passagens que 
abordam o fato de que Deus é ou existe. 

“Eu sou o Alfa e o Ômega, diz o Senhor Deus, aquele que é, que era e 
que há de vir, o Todo-poderoso” (Ap 1.8; cf. 4.8). 

O próprio nome de Deus também implica em contínua existência: 
Deus é o eterno “Eu Sou”, aquele que existe eternamente: 

“Eu Sou o QUE Sou!” (Êx 3.14). 

Antes de haver um universo, e antes de haver o tempo, Deus sempre 
existiu, sem princípio e sem ser influenciado pelo tempo. E até o mesmo tempo 
não tem existência por si mesmo, mas à semelhança do restante da criação, 
depende do eterno ser divino e do eterno poder divino para continuar existindo. 

 
4 – Onipresença 
 

Da mesma forma como é ilimitado ou infinito com respeito ao 
tempo, Deus também é ilimitado com respeito ao espaço. Essa característica da 
natureza de Deus é chamada onipresença. Podemos definir a onipresença de 
Deus assim: Deus não tem tamanho nem dimensões e está presente em todos 
os lugares com todo o seu ser. Ele, porém, age de modos diversos em lugares 
diferentes. 

Deus está presente em todo lugar. Há muitas passagens que falam da 
presença de Deus em toda parte: 

“Acaso sou Deus apenas de perto, diz o SENHOR, não também de 
longe? Ocultar-se-ia alguém em esconderijos, de modo que eu não o 
veja? – diz o SENHOR; porventura , não encho eu os céus e a terra? – 
diz o SENHOR” (Jr 23.23-24). 

A onipresença de Deus é exprimida de maneira tremenda pelo 
Salmista: 

“Para onde me ausentarei do teu Espírito? Para onde fugirei da tua 
face? Se subo aos céus, lá estás; se faço a minha cama no mais 
profundo abismo, lá estás também; se tomo as asas da alvorada e me 
detenho nos confins dos mares, ainda lá me haverá de guiar a tua mão, 
e a tua destra me susterá” (Sl 139.7-10). 



 

25

 

Não há lugar em todo o universo, na terra ou no mar, no céu ou no 
inferno, onde se possa escapar da presença de Deus. Deus não tem limitações 
de espaço. Deus não pode ser contido por espaço nenhum, por maior que seja. 
Salomão diz na sua oração a Deus: 

“Mas, de fato, habitaria Deus na terra? Eis que os céus e até o céu dos 
céus não te podem conter, quanto menos esta casa que eu edifiquei” 
(1º Rs 8.27). 

Os céus e o céu dos céus não podem conter a Deus; na verdade, Ele 
não pode ser contido por nenhum espaço imaginável. A onipresença de Deus 
implica em sua presença e não apenas para abençoar e sustentar, mas também 
para julgar e punir todo desígnio humano: 

“Nenhum deles fugirá, e nenhum escapará. Ainda que desçam ao 
mais profundo abismo, a minha mão os tirará de lá; se subirem ao céu, 
de lá os farei descer. Se se esconderem no cimo do Carmelo, de lá 
buscá-los-ei e de lá os tirarei; e, se dos meus olhos se ocultarem no 
fundo do mar de lá darei ordem à serpente, e ela os morderá. Se 
forem para o cativeiro diante de seus inimigos, ali darei ordem à 
espada, e ela os matará; porei os olhos sobre eles, para o mal e não 
para o bem” (Am 9.1-4). 
 

5 – Unidade 

A unidade de Deus pode ser definida desta forma: Deus não está 
dividido em partes; porém percebemos atributos diversos de Deus enfatizados 
em momentos diferentes. Esse atributo de Deus é também denominado 
simplicidade, onde simples significa “não complexo” ou “não composto de 
partes”. 

Quando a Bíblia fala dos atributos de Deus, nunca ressalta um deles 
como mais importante que os restantes. Todo atributo é completamente 
verdadeiro acerca de Deus, e verdadeiro acerca de todo o caráter divino. 
Quando João afirma que “Deus é luz” (1º Jo 1.5) e depois, um pouco adiante, 
diz que “Deus é amor” (1º Jo 4.8), não significa com isso que uma parte de 
Deus é luz e outra parte é amor, que Ele é mais luz que amor, ou mais amor 
que luz. Na verdade, o próprio Deus é luz e o próprio Deus é também amor. 
Isto é válido para todas as outras descrições do caráter de Deus, a exemplo de 
Êxodo 34.6-7: 

“E, passando o Senhor por diante dele, clamou: SENHOR, SENHOR 
Deus compassivo, clemente e longânimo e grande em misericórdia e 
fidelidade; que guarda a misericórdia em mil gerações, que perdoa a 
iniqüidade, a transgressão e o pecado, ainda que não inocenta o 
culpado, e visita a iniqüidade dos pais nos filhos e nos filhos dos filhos, 
até a terceira e quarta geração!” 



 

26

 

É importantíssimo lembrar que todo o ser divino compreende a 
totalidade dos seus atributos: ele é inteiramente amoroso, inteiramente 
misericordioso, inteiramente justo e assim por diante. Cada atributo de Deus 
que encontramos nas Escrituras é verdadeiro com respeito a todo o ser divino. 
Deus em si é uma unidade, uma pessoa integral, unificada e completamente 
integrada, infinitamente perfeita em todos esses atributos. 
 
6 – Onisciência 

A onisciência pode ser definida assim: Deus conhece a si mesmo e a 
todas as coisas reais e possíveis num ato simples e eterno. A essa qualidade de 
tudo conhecer, chamamos onisciência. 

A declaração acima afirma que Deus conhece o seu próprio ser, 
infinito e eterno, de forma plena: 

“Mas Deus no-lo revelou pelo Espírito; porque o Espírito a todas as 
coisas perscruta, até mesmo as profundezas de Deus. Porque qual dos 
homens sabe as coisas do homem, senão o seu próprio espírito, que 
nele está? Assim, também as coisas de Deus, ninguém as conhece, 
senão o Espírito de Deus” (1º Co 2:10-11). 

A onisciência divina é também o conhecimento de todas as coisas 
reais e possíveis. As coisas reais são aquelas que existem e acontecem no 
universo. As coisas possíveis incluem aquelas que não aconteceram, mas que 
poderiam vir a ser pela vontade de Deus: 

“E não há criatura que não seja manifesta na sua presença; pelo 
contrário, todas as coisas estão descobertas e patentes aos olhos 
daquele a quem temos de prestar contas” (Hb 4:13). 

“SENHOR, tu me sondas e me conheces. Sabes quando me assento e 
quando me levanto; de longe penetras os meus pensamentos. 
Esquadrinhas o meu andar e o meu deitar e conheces todos os meus 
caminhos. Ainda a palavra não me chegou à língua, e tu, SENHOR, já 
a conheces toda (Sl 139:1-4). 

7 – Onipotência 

A onipotência é o atributo de Deus que lhe permite fazer tudo o que 
for da Sua vontade. Esse atributo é um dos que mais aparece nas Escrituras. A 
Bíblia está cheia de referências ao poder e majestade de Deus. Um dos nomes 
de Deus no Antigo Testamento é “El-Shadai”, o Todo-poderoso (Gn 17:21). 
Paulo afirma que Deus é “poderoso para fazer infinitamente mais do que tudo 
quanto pedimos ou pensamos” (Ef 3:20). Isto significa que o poder de Deus é 
infinito, e que ele não está limitado ao que já fez. Ele é capaz de fazer mais do 
que faz, pois “para Deus tudo é possível” (Mt 19:26). 



 

27

 

O exercício de Seu poder sobre a criação é também chamado de 
soberania. A soberania de Deus é o exercício do Seu governo sobre todas as 
coisas criadas. 
 
c) Atributos morais de Deus 

1 - Bondade: 

A bondade de Deus significa que é o padrão determinante do que é 
bom. Tudo o que Deus faz é bom e digno de aprovação. Ao jovem rico, que 
confiava em seus próprios méritos de bondade, Jesus declarou que “ninguém é 
bom, senão um, que é Deus” (Lc 18:19). No livro dos Salmos encontramos 
diversas vezes a afirmação que Deus é bom (Sl 106:1; 100:5; 107:1 34:8). 

A Bíblia afirma também que Deus é a fonte de tudo que é bom no 
mundo: 

“Toda boa dádiva e todo dom perfeito são lá do alto, descendo do Pai 
das luzes, em quem não pode existir variação ou sombra de mudança” 
(Tg 1:17). 

“O SENHOR é bom para todos, e as suas ternas misericórdias 
permeiam todas as suas obras” (Sl 145:9). 

Além disso, a Palavra também revela que todos os propósitos de 
Deus são bons, pois a sua vontade é boa, perfeita e agradável (Rm 12:2) e que 
todas as coisas cooperam para o nosso bem (Rm 8:32). 

2 – Amor 

Ao dizermos que o amor é um dos atributos de Deus, afirmamos que 
Ele se doa eternamente aos outros. Deus busca o bem supremo dos seres 
humanos, pagando um preço infinito. João afirma categoricamente que “Deus é 
amor” (1º Jo 4:8). Essa auto-doação de Deus encontra clara manifestação no 
relacionamento dEle com a humanidade. Deus nos criou, nos sustenta e redime 
baseado nesse amor: 

 “Mas Deus prova o seu próprio amor para conosco pelo fato de ter 
Cristo morrido por nós, sendo nós ainda pecadores” (Rm 5:8). 

“Porque Deus amou ao mundo de tal maneira que deu o seu Filho 
unigênito, para que todo o que nele crê não pereça, mas tenha a vida 
eterna” (Jo 3:16). 

O ato de entrega do seu próprio Filho é o ápice da demonstração do 
amor e está acima da nossa capacidade de compreensão. 
 



 

28

 

3 – Misericórdia, graça e paciência 

Aspectos da bondade divina que podem ser vistos como casos 
especiais da aplicação dessa mesma bondade: 

Misericórdia é a bondade divina demonstrada para com os aflitos e 
angustiados: 

“O SENHOR é misericordioso e compassivo; longânimo e assaz 
benigno” (Sl 103:8). 

“Bendito seja o Deus e Pai de nosso Senhor Jesus Cristo, o Pai de 
misericórdias e Deus de toda consolação! É ele que nos conforta em 
toda a nossa tribulação, para podermos consolar os que estiverem em 
qualquer angústia, com a consolação com que nós mesmos somos 
contemplados por Deus” (2º Co 1:3). 

Graça é a bondade de Deus para com aqueles que merecem apenas 
a punição. Essa graça nunca é obrigatória ou baseada em nossos méritos, mas é 
um ato voluntário da parte de Deus. 

“pois todos pecaram e carecem da glória de Deus, sendo justificados 
gratuitamente, por sua graça, mediante a redenção que há em Cristo 
Jesus” (Rm 3:23-24) 

“e estando nós mortos em nossos delitos, nos deu vida juntamente 
com Cristo (pela graça sois salvos), para mostrar, nos séculos 
vindouros, a suprema riqueza da sua graça, em bondade para conosco, 
em Cristo Jesus. 

Porque pela graça sois salvos, mediante a fé; e isto não vem de vós; é 
dom de Deus; não de obras, para que ninguém se glorie” (Ef. 2:5-8). 

Paciência é a bondade divina ao reter a sua ira e sustar o castigo 
daqueles que persistem no pecado. A paciência divina é também chamada de 
longanimidade. A Bíblia freqüentemente chama Deus de “longânimo” (Êx 34:6; 
Nm 14:18; Sl 86:15; Jn 4:2). O apóstolo Paulo fala na “bondade, tolerância e 
longanimidade” de Deus (Rm 2:4) reveladas em Cristo Jesus. 

 
4 – Santidade 

Deus é justo, perfeito e separado de todo pecado e mal. A palavra 
santo vem de uma raiz hebraica que significa separado. Deus é denominado 
Santíssimo e também “Santo de Israel” (Sl 71:22; Is 1:4). Os serafins ao redor 
do trono de Deus não param de clamar: “santo, santo, santo é o Senhor dos 
exércitos; toda a terra está cheia da Sua glória” (Is 6:3). 

A santidade de Deus é o padrão que todos os seus servos devem 
imitar. O senhor ordena: “Santos sereis, porque eu, o Senhor, vosso Deus, sou 



 

29

 

santo” (Lv 19:2). Nós, povo da Nova Aliança, somos chamados para sermos 
santos e assim glorificarmos a Deus: 

“Vós, porém, sois raça eleita, sacerdócio real, nação santa, povo de 
propriedade exclusiva de Deus, a fim de proclamardes as virtudes 
daquele que vos chamou das trevas para a sua maravilhosa luz” (1º Pe 
2:9). 

 
5 - Justiça 

Quando falamos na justiça como um atributo divino, dizemos que 
Deus sempre age segundo o que é justo, sendo Ele mesmo o padrão definitivo 
da justiça. Moisés declara a respeito de Deus: 

“Eis a Rocha! Suas obras são perfeitas, porque todos os seus 
caminhos são juízo; Deus é fidelidade, e não há nele injustiça; é justo 
e reto” (Dt 32:4) 

Em última análise, a justiça consiste em dar a cada um o que lhe é 
devido. Dentro do governo de Deus os homens são considerados seres morais 
responsáveis por seus atos. Devido à cegueira causada pelo pecado, os homens 
tentam fugir desse governo colocando-se assim debaixo da ira de Deus. A 
justiça de Deus é o atributo que infunde pavor nos homens, os quais, no fundo 
de suas almas, sabem que deverão dar contas de seus atos a um Deus justo. 

Para o cristão, a justiça de Deus deve ser motivo de regozijo, pela 
certeza de que existe um Deus justo que é galardoador daqueles  que o temem 
(Hebreus 11.6). 

6 - Fidelidade 

A fidelidade divina implica que Deus é verdadeiro. Todas as suas 
palavras e atos são verdadeiros e ao mesmo tempo Deus é fiel e verdadeiro. Ele 
mantém as suas promessas e cumpre cabalmente a sua palavra: 

“Deus não é homem, para que minta; nem filho de homem, para que 
se arrependa. Porventura, tendo ele prometido, não o fará? Ou, tendo 
falado, não o cumprirá? (Nm 23:19). 

Na verdade, o cerne da verdadeira fé é crer absolutamente na palavra 
de Deus e confiar que Ele fará aquilo que propôs, pois Jesus declarou: “a tua 
palavra é a verdade” (Jo 17:17). 
 

VI – OS NOMES DE DEUS 

 
Os nomes bíblicos de pessoas e lugares são em geral muito 

significativos. Muitas vezes, na Bíblia um nome é também a descrição do 
caráter do seu possuidor. Num sentido geral, o “nome” de Deus se iguala a 
tudo o que a Bíblia e a criação nos dizem sobre Ele. Entender o significado dos 



 

30

 

nomes de Deus ajuda-nos a entender mais do seu caráter e modo de agir na 
história da Revelação. 

 
a) Os nomes de Deus no Antigo Testamento 
 
1 – El e Elohim 

El é a forma singular de Elohim. Aparece freqüentemente em 
palavras compostas como “Betel” e “Peniel”, ou em combinação com outros 
nomes. Esses dois nomes, em geral, salientam o fato de Deus ser um ser 
exaltado, poderoso, que se revela através de atos de poder, devendo por isso ser 
adorado e temido. A forma plural Elohim é devida ao chamado plural de 
majestade, já que, quando designa o Deus verdadeiro, o verbo aparece no 
singular. 

As principais formas compostas são: El Shadai (Deus Todo 
Poderoso): Gn 17:1; El Elion (Deus Altíssimo): Dt 32:18; El Olam (Deus 
Eterno): Gn 21:33. 
 
2 – Javé 

Ao contrário do nome genérico Elohim, Javé é o nome pessoal do 
Deus de Israel. É às vezes traduzido Jeová ou SENHOR em nossas bíblias. 
Este é o nome mais distinto de Deus. Neste nome Ele revela o aspecto mais 
íntimo do ser divino, isto é, que Ele é um Deus da graça. A pronúncia Javé ou 
Jeová é recente e trata-se da vocalização do tetragrama IHVH, forma arcaica 
do verbo ser, com as vogais da palavra Adonai. Baseia-se na revelação de Deus 
no Êxodo 3:14: 

“Disse Deus a Moisés: EU SOU O QUE SOU. Disse mais: Assim dirás 
aos filhos de Israel: EU SOU me enviou a vós outros”. 

As principais formas compostas desse nome são: 

(1) Jeová-Jiré (o Senhor Proverá): Gn 15:26 

(2) Jeová-Rafa (o Senhor que te sara): Êx 15:26 

(3) Jeová-Nissi (o Senhor é a minha bandeira): Êx 17:8-15 

(4) Jeová-Shalom (o Senhor é paz): Jz 6:24 

(5) Jeová-Raah (o Senhor é o meu pastor): Sl 23:1 

(6) Jeová-Tsidkenu (o Senhor é a nossa justiça): Jr 23:6 

(7) Jeová-Shamah (o Senhor está aqui): Êx 48:35 

(8) Jeová-Sabaoth (o Senhor dos exércitos): 1º Sm 1:3, 11 

 



 

31

 

3 – Adonai 

Nome que aparece muitas vezes no Antigo Testamento e exprime a 
idéia de soberania, domínio e possessão. A idéia principal do vocábulo “Adon” 
e “Adonai” é Senhor ou Meu Senhor, podendo ser aplicado tanto para Deus 
como para o homem. Com relação ao homem, usava-se para designar as 
relações de senhor e de marido. 

 
b) Os nomes de Deus no Novo Testamento 
 

1 – Theos 

Traduzido por Deus. Muitas vezes aparece com um pronome 
possessivo: meu Deus, nosso Deus, teu Deus. A idéia de um Deus meramente 
nacional no Antigo Testamento cedeu lugar a de um Deus pessoal na Nova 
Aliança. 

 
2 - Kúrios 

Traduzido por Senhor. No Novo Testamento é um nome aplicado 
tanto a Deus como a Cristo, indicando sua divindade. Traduz também as 
palavras Javé e Adonai do Antigo Testamento. 

 
3 – Pater 

Traduzido por Pai. É um título que aparece quase que 
exclusivamente no Novo Testamento, e demonstra a nossa relação filial com 
Deus, a ponto de podermos chamá-lo “Abba Pai” (Rm 8:15; Gl 4:6). 

VII – A TRINDADE 

a) Introdução  

A palavra trindade não aparece na Bíblia. Foi usada pela primeira 
vez por Tertuliano em 220 a.D. Este é um dos motivos pelos quais a doutrina 

tem sido atacada ao longo da história da Igreja. A doutrina da trindade é uma 
das mais importantes da fé cristã. Estudá-la não é fácil, pois exige fé acima da 
razão. Embora nossa mente finita não consiga compreender esse mistério, pela 
fé a aceitamos conforme revelada na Palavra. 

Podemos definir a doutrina da trindade da seguinte forma: Deus 
existe eternamente como três pessoas: Pai, Filho e Espírito Santo. Cada pessoa 
é plenamente Deus, e existe só um Deus. 

 



 

32

 

b) A trindade revelada no Antigo e no Novo Testamento 
 

O ensino sobre a trindade não é explícito no Antigo Testamento, 
mas ninguém pode negar que ele aparece implicitamente. A razão para não ser 
claramente revelada no A.T. era incutir na mente do povo de Israel a doutrina 
da unidade de Deus e a adoração ao Deus único. Por outro lado, sua revelação 
ainda não era necessária, visto que o plano da salvação eterna ainda não havia 
sido manifestado plenamente. Vejamos algumas passagens que mostram a 
pluralidade das pessoas de Deus no A. T.: 

“No princípio, criou Deus (Elohim – plural) os céus e a terra. (Gn 1:1) 

“Também disse Deus: Façamos o homem à nossa imagem, conforme a 
nossa semelhança; tenha ele domínio sobre os peixes do mar, sobre as 
aves dos céus, sobre os animais domésticos, sobre toda a terra e sobre 
todos os répteis que rastejam pela terra” (Gn 1:26). 

“Então, disse o SENHOR Deus: Eis que o homem se tornou como um 
de nós, conhecedor do bem e do mal: assim, que não estenda a mão, e 
tome também da árvore da vida, e coma e viva eternamente”           
(Gn 3:22).  

“Vinde, desçamos e confundamos ali a sua linguagem, para que um 
não entenda a linguagem de outro” (Gn 11:7). 

“O SENHOR te abençoe e te guarde; 

o SENHOR faça resplandecer o rosto sobre ti e tenha misericórdia de 
ti; 

o SENHOR sobre ti levante o rosto e te dê a paz” (Nm 6:24-27) 
(fórmula trinitária). 

“E clamavam uns para os outros, dizendo: Santo, santo, santo é o 
SENHOR dos Exércitos; toda a terra está cheia da sua glória” (Is 6:3). 

 

c) As provas da trindade no Novo Testamento 
 

No Novo Testamento a trindade aparece explicitamente. Nela a 
filiação do Logos eterno e o ministério do Espírito Santo surgem com maior 
clareza, lançando luz sobre a natureza triúna de Deus. Vemos a trindade em 
muitas ocasiões; 

(1) O nascimento de Jesus (Lc 1:35) 

(2) O batismo de Jesus (Lc 3:21, 22) 

(3) A Grande Comissão (Mt 28:19) 

(4) A introdução das cartas de Paulo (Rm 1:1-7; 1º Co 1:1-3) 



 

33

 

(5) A bênção apostólica (2º Co 13:13) 

(6) Os atributos divinos do Filho e do Espírito Santo (Ap 22:13; Hb 9:14; 2º Co 
12:9; 1º Co 2:11; Mt 18:20; Sl 139:7; At 3:4). 

 
d) Declarações trinitárias 
 
1 – Deus é três pessoas 
 

O fato de Deus ser três pessoas significa que as pessoas não se 
confundem, permanecendo totalmente distintas uma da outra. O Pai não é o 
Filho: o Filho é distinto do Espírito Santo, que não se confunde com o Pai. 
 
2 – Cada pessoa é plenamente Deus 
 

Além de serem completamente distintas, cada pessoa da trindade é 
plenamente Deus. O Pai é Deus, o Filho é plenamente Deus, com todos os 
atributos da divindade, assim como o Espírito Santo também os possui de igual 
modo. 

 
3 – Só há um Deus 
 

As Escrituras deixam claro que só há um Deus (Dt 6:4-5). A 
doutrina da trindade não entra em confronto com esse ensino, pois não são três 
deuses, mas apenas um único e soberano Deus subsistindo em três pessoas 
distintas. 
 
e) Concepções errôneas acerca da trindade 
 

Ao longo da história do cristianismo, muitas heresias e 
incompreensões surgiram a respeito da trindade. 
 
1 – Modalismo 
 

O modalismo, ou monarquianismo, ensinava que Deus era apenas 
uma pessoa representando três papéis diferentes, isto é, agindo ora como o Pai, 
ora como o Filho, ora como o Espírito Santo. Esse conceito não encontra base 
bíblica. Ao despersonalizar Deus, acaba por gerar heresias como o 
patripassionismo, que ensina que, na verdade, quem sofreu na cruz foi o Pai. 
Sua forma moderna é o unitarismo. 
 
2 – Subordinacionismo 
 

Essa doutrina, defendida por Ário no quarto século, ensinava que 
apenas o Pai é eterno. O Filho seria apenas uma criatura exaltada, mas 



 

34

 

subordinada ao Pai, sem participar da essência divina. O Espírito Santo seria 
uma emanação do Pai, não possuindo personalidade. Esse ensino conflita com 
farto testemunho bíblico acerca da divindade, tanto de Cristo, como do Espírito 
Santo. Atualmente a seita dos Testemunhas de Jeová sustenta essa doutrina. 
 
3 – Triteísmo 
 

O triteísmo tenta explicar a doutrina da trindade negando a unidade 
de Deus. Afirma que, na verdade, são três deuses, o que não passa de uma 
forma de politeísmo evidentemente contrário a todo ensino bíblico sobre Deus. 

 
f) As diferentes funções das pessoas da trindade 

Embora iguais em atributos e dignidade, as pessoas da trindade têm 
funções primordiais diferentes. Essas distinções acham-se relacionadas entre si, 
e em relação ao mundo. 

 

1 – As relações entre as pessoas da trindade 

A característica pessoal do Filho é que ele é eternamente gerado 
pelo Pai. Este é seu predicado incomunicável. A palavra gerar, quando aplicada 
à divindade, não exprime um início criado, mas um modo de existir. Isto 
significa dizer que, embora gerado pelo Pai, o Filho é tão eterno quanto Ele. 
Essa geração não implica em inferioridade por parte do Filho (Jo 1:1-2, 14,18; 
3:18; Cl 1:15-16; Jo 17:15). 

A característica pessoal do Espírito Santo é que ele procede 
eternamente do Pai e do Filho. Por esse ato, o Pai e o Filho não chamam o 
Espírito à existência, mas se tornam a causa de sua subsistência pessoal         
(Jo 14:26; 16:7; 15:26). 

 

2 – Os trabalhos das três pessoas da trindade 

Quando as Escrituras enfocam o modo como Deus se relaciona com 
o mundo, afirmam que as pessoas da trindade têm diferentes funções. A isto 
chamamos economia divina, no sentido de ordenamento de atividades. 

Deus, o Pai, é a origem ou fonte da deidade. Dele provém todas as 
coisas. Ele planejou a redenção e enviou Seu filho ao mundo (Jo 3:16; Gl 4:4; 
Ef 1:9-10). 

Ao Filho pertence o princípio da revelação, quer na criação, quer na 
redenção (Jo 1:18). Tudo foi feito por Ele e para Ele. Por isso Ele é chamado 
Verbo de Deus (Jo 1:1). Ao Filho cabe realizar a nossa redenção, em amor e 
obediência ao Pai (Jo 6:38; Hb 10:5-7). 



 

35

 

Pertence ao Espírito Santo o trabalho de levar à consumação a obra 
de redenção,  regenerando-nos, santificando-nos e dando-nos força para o 
serviço (Jo 3:5-8; Rm 8:13; At 1:8). 

 

VIII – DECLARAÇÃO DA CONVENÇÃO BATISTA 
BRASILEIRA SOBRE A PESSOA DE DEUS 

 

O único Deus Vivo e verdadeiro é Espírito pessoal, eterno, infinito e 
imutável; é onipotente, onisciente e onipresente; é perfeito em santidade, 
justiça, verdade e amor (1). Ele é criador, sustentador, redentor, juiz e senhor 
da história e do universo, que governa pelo seu poder, dispondo de todas as 
coisas de acordo com seu eterno propósito e graça (2). Deus é infinito em 
santidade e em todas as demais perfeições (3). Por isso , a Ele devemos todo o 
amor, culto e obediência (4). Em sua triunidade, o eterno Deus se revela como 
Pai, Filho e Espírito Santo, pessoas distintas, mas sem divisão em sua essência 
(5). 

(1) Dt 6:4; Jr 10:1; 1º Tm 2:5-6 

(2) Gn 1:1; 17:1; Êx 15:11-18; At 17:24-26 

(3) Is 6:2,5,7; Jó 34:10 

(4) Mt 22:37; Jo 4:23,24; 1º Pe 1:1, 5, 16 

(5) Mt 28:19; Mc 1:9-11; Jo 5:7; Rm 15:30; Fp 3:3 



 

36

 

3. A DOUTRINA DO HOMEM COM  

RELAÇÃO A DEUS 

 

 
I – INTRODUÇÃO 

 

Após termos tratado sobre a revelação de Deus (A Bíblia) e a pessoa 
de Deus, sua natureza, atributos e declarações de fé, vamos agora estudar o que 
as Escrituras Sagradas nos ensinam a respeito da principal criação de Deus, 
que não são os anjos, nem qualquer outra criatura celestial, mas o homem. Foi 
por causa deste homem e em prol dele, e não de seres angélicos, que Deus 
mesmo se fez homem, viveu como homem, sofreu e morreu pelos homens para 
ser propício a este homem. Com efeito, é grande o mistério que encerra este 
amor, supremo conselho de Deus, que resolveu e que deliberou fazer da raça 
humana objeto sublime do Seu amor. 

Neste capítulo estaremos efetuando uma transição natural, da 
Teologia pura para a Antropologia, ou melhor, para a Antropologia teológica 
também chamada de teantropologia,  que é a Doutrina do Homem com 
Relação a Deus. 

Não se deve confundir a Teantropologia com a Antropologia Geral 
(Ciência da humanidade) que é o estudo dos seres humanos de uma perspectiva 
biológica, social e humanista. Esta ciência divide-se geralmente em dois 
grandes campos: a antropologia física, que trata da evolução biológica e a 
adaptação fisiológica dos seres humanos, e a antropologia social ou cultural, 
que se ocupa das formas em que as pessoas vivem em sociedade, ou seja, as 
formas de evolução de sua língua, cultura e costumes. 

A teantropologia ocupa-se unicamente com o que a Bíblia diz a 
respeito do homem e a relação em que ele está e deve estar com Deus. Ela só 
reconhece a Escritura como a sua fonte legítima, e examina os ensinamentos da 
experiência humana à luz da Palavra de Deus. 

No estudo da Doutrina do Homem, vamos estudar, à luz das 
Sagradas Escrituras, sua Origem, discorrendo ainda sobre aspectos do 
criacionismo e do evolucionismo; estudaremos sua Natureza, passando pelas 
explicações da dicotomia e tricotomia e sobre a Imagem de Deus. Por estarem 
intimamente relacionadas, trataremos da Doutrina do Pecado como um sub-
capítulo da Doutrina do homem, sob o tópico: O Homem no Estado de Pecado. 
Dentro desse tópico, veremos A Origem do Pecado, suas implicações, e os sub-
tópicos: Dados bíblicos da origem do pecado e A Idéia bíblica de pecado. 



 

37

 

II – A ORIGEM DO HOMEM 
 

Quanto à origem do homem, pode-se destacar como relevantes, 
dentre outros, alguns aspectos que serão enumerados. 

Destes aspectos decorrem naturalmente as explicações das origens 
Criacionista ou Evolucionista. Essas correntes são mutuamente excludentes, 
não se coadunam, pelo contrário, se crermos na explicação criacionista, então 
temos base bíblica para sustentar que: 

- A criação do homem foi precedida por um solene conselho divino (vontade 
de Deus) (Gn 1.26); 

- A criação do homem foi um ato de Deus, não mediato (com etapas), mas 
imediato. (Gn 2.7); 

- O homem foi criado, diferentemente das outras criaturas, conforme um tipo 
divino (Gn 1.27); 

- O homem foi criado com dois elementos humanos distintos (distinção entre 
a natureza do corpo e da alma). Na parte do corpo, Deus o cria a partir de 
material pré-existente, mas, quanto à alma, “Jeová lhe sopra nas narinas o 
fôlego da vida”; 

- O homem possui primazia e é colocado por Deus numa posição exaltada. 
Ele é descrito como quem está no ápice de todas as ordens criadas. Foi 
“...de honra e de glória coroado” (Sl 8.4-9). Recebeu autoridade sobre 
toda a terra e para reinar sobre todos os outros seres (Gn 1.28). Possui 
consciência crítica e capacidade criadora como nenhuma outra criatura. 

Contrariamente, se considerarmos o ponto de vista evolucionista 
naturalista (que é equivocado), então teríamos a negação das cinco assertivas 
teológico-criacionistas já citadas. Ou seja, como no naturalismo a intervenção 
divina é descartada, então, conseqüentemente: a) a criação do homem não 
partiu de uma deliberação divina; b) nem foi um ato imediato de Deus; c) 
muito menos o homem foi feito distinto das outras criaturas inferiores; d) não 
há distinção entre o corpo e a alma do homem em relação aos outros animais; e) 
sua primazia é meramente um acidente evolutivo pelo fato de o homem possuir 
alguns órgãos mais desenvolvidos que outros animais, como o hipotálamo e 
outros campos do cérebro. Mesmo dentro de uma proposta evolucionista teísta, 
todas as colocações criacionistas seriam igualmente negadas. 

Não há espaço aqui para tratarmos, de modo aprofundado, o 
criacionismo versus o evolucionismo, porém discorreremos resumidamente 
sobre cada uma das duas vertentes de explicação sobre o começo da vida. 

a) Criacionismo bíblico é a teoria, ou proposta, que explica a 
existência do cosmos, da vida e do  homem a partir da ação do Deus Criador. 



 

38

 

Para os criacionistas bíblicos, a criação de todas as coisas foi um ato 
deliberativo de Deus, planejado na sua eterna sabedoria e executado 
cabalmente nos mínimos detalhes. As espécies não evoluíram, ainda que 
admita-se, acertadamente, a capacidade de adaptação e mobilidade de espécies 
dentro de um mesmo gênero. No entanto, não há transição entre gêneros, uma 
vez que estes foram criados prontos e acabados. Traduzindo em miúdos: o 
gênero humano sempre existiu como é hoje, ainda que haja homens baixinhos 
como os pigmeus africanos e gigantes como os nórdicos, mas todos são 
homens. Desta forma, o gênero Humano não muda, nunca mudou. O gênero 
canis (dos cães) nunca deixou de ser canino, nem veio de um ancestral, nem 
caminha noutra direção. A genética é gênero-específica, não permitindo que 
cruzamentos entre gêneros diversos tenha continuidade. Ao contrário do que 
perpassa o senso comum, por sua vez mal informado, o criacionismo coleciona 
evidências científicas abundantes que apontam na sua direção e desmentem a 
Teoria da Evolução. Dentre as provas a favor do criacionismo, podemos citar: 
 

1 – A Segunda Lei da Termodinâmica. Estabelece que o que é quente tende 
naturalmente a se esfriar, e o que é organizado tende igualmente a se 
desorganizar. O universo, na sua totalidade, está se desorganizando! Por isso 
que um veículo, mesmo guardado, sem ninguém usá-lo, ainda assim envelhece 
e se acaba. Por esse motivo, os seres vivos envelhecem e morrem. 
Naturalmente, o que se estabelece é o caos. Ora, se isto é assim, então como 
podem ter surgido sistemas organizados no universo sem uma intervenção, sem 
a ação de uma inteligência organizadora? Acreditar na evolução é andar na 
contra mão da física. É acreditar no inverso do que a segunda Lei da 
Termodinâmica estabelece. É dizer que o que está desorganizado se organiza, e 
de uma maneira tal, numa sucessividade de eventos fortuitos, que é capaz de 
gerar as miríades de seres vivos e até mesmo o mais complexo sistema 
conhecido  - a inteligência humana.  

2 – A Biogênese. Segundo essa LEI, provada, vida só nasce de vida, e para isto 
não se conhece nenhuma exceção. A descoberta desse princípio biológico 
representou historicamente um avanço na ciência, ao mesmo tempo que 
desmascarou a falsa, antiquada e insistente idéia da Geração Espontânea que é 
a mãe da Teoria da Evolução. 

b) O Evolucionismo. A corrente que tomou maior proeminência foi 
defendida por Charles Robert Darwin, (1809-1882), cientista britânico, que 
criou as bases da moderna Teoria da Evolução, ao apresentar o conceito de que 
todas as formas de vida se desenvolveram em um lento processo de seleção 
natural. Seu trabalho teve uma influência decisiva sobre as diferentes 
disciplinas científicas e sobre o pensamento moderno em geral. 

Depois de graduar-se em Cambridge, em 1831, o jovem Darwin 
embarcou, aos 22 anos, no navio de reconhecimento HMS Beagle, como 



 

39

 

naturalista, sem remuneração, para empreender uma expedição científica ao 
redor do mundo. 

Ao regressar à Inglaterra, em 1836, começou a compilar suas idéias 
sobre a evolução dos organismos. A teoria completa de Darwin foi publicada 
em 1859, com o título A origem das espécies por meio da seleção natural. Este 
livro, que ficou mais conhecido apenas como A origem das espécies, e do qual 
se disse que “causou uma comoção no mundo”, esgotou-se no primeiro dia de 
sua publicação e foram feitas seis edições sucessivas. 

Em essência, a teoria sustenta que os membros jovens das diferentes 
espécies competem intensamente pela sobrevivência. Os que sobrevivem, e 
darão origem à geração seguinte, tendem a incorporar modificações naturais 
favoráveis, que se transmitem por meio da hereditariedade. Em conseqüência, 
cada geração será melhor, em termos adaptativos, em relação às anteriores. 
Este processo gradual e contínuo é a causa da evolução das espécies. 

Durante a viagem do Beagle, Darwin esteve inclusive em várias 
cidades brasileiras, como Salvador, onde desembarcou em 29 de fevereiro de 
1832, depois de uma parada em Fernando de Noronha. De 4 de abril a 5 de 
julho, visitou o Rio de Janeiro e localidades próximas. 

Mais tarde outros empreenderam a defesa das idéias de Darwin, 
acreditando que as evidências fósseis iriam surgir aos montões dando 
sustentação às gradativas modificações das espécies. O próprio Darwin, 
próximo de sua morte, disse que a falta de evidências fósseis constituía-se 
um grande problema à sua teoria. Até o presente momento, não obstante a 
multidão de escavações paleontológicas, nunca foram encontradas as formas 
intermediárias das espécies, como requer a lógica, para que haja suporte para a 
Teoria da Evolução. 

 

III – A NATUREZA DO HOMEM 

 
Os três últimos argumentos característicos do ser humano, tratados 

no item II – A Origem do Homem, a saber, a distinção em relação às outras 
criaturas; a dualidade da natureza humana – material e espiritual; e a posição 
exaltada que o homem detém frente aos outros seres, existem em virtude da 
natureza com que Deus criou o ser humano. 

a) Os elementos constitutivos da natureza humana 
 
É consenso entre os cristãos que o homem é composto de uma parte 

material (corpo) e uma parte espiritual (alma/ ou alma e espírito). Todavia, 
com relação à parte espiritual do homem, há duas correntes diferentes. São elas: 
a dicotomia e a tricotomia. Vejamos o que diz cada uma delas: 



 

40

 

1 - Dicotomia 

Os dicotomistas sustentam que o homem é constituído de duas, e 
somente duas, partes distintas, a saber: corpo e alma. Para eles, a exposição 
geral da natureza do homem nas Escrituras é dicotômica. A palavra espírito, 
referindo-se a espírito humano, é, assim, sinônimo de alma. É importante 
salientar que, embora o homem possua uma parte física e outra espiritual, a 
Bíblia nos ensina a vê-lo como uma unidade. Isso é válido também para o 
pensamento tricotomista. Embora reconhecendo a complexa natureza humana, 
a Bíblia nunca expõe o homem redundando num duplo ou num triplo sujeito. 
Cada ato do homem é visto como um ato todo, não é a alma, e sim o homem 
que peca; não é o corpo, e sim o homem que está morto em seus delitos e 
pecados (Ef. 2.1). Do mesmo modo, não é meramente a alma ou o espírito, mas 
o homem todo que é redimido. 

2 - Tricotomia 

Os tricotomistas, diferentemente dos dicotomistas, sustentam que o 
homem é constituído de uma parte física e de uma parte espiritual, mas esta 
parte espiritual se divide em duas (alma e espírito). Estes dois elementos 
estariam intimamente ligados, porém distintos. Seria como se o espírito fosse o 
núcleo da alma. A alma estaria ligada às emoções e à vontade, enquanto que o 
espírito estaria relacionado com a dimensão espiritual propriamente dita 
(transcendência) sendo assim responsável por atribuições mais elevadas como 
a adoração e a comunicação íntima com Deus. 

Argumentos e textos bíblicos favoráveis à TRICOTOMIA: 

- Os textos bíblicos mais usados para expressar esta posição são 1º Ts 5.23 e 
Hb 4.12 e Mt 22.37; 

- Fundamenta-se ainda na etimologia da palavra alma e espírito em hebraico e 
em grego. Alma (hebraico, nephesh: grego, psyque) e espírito (hebraico, 
ruah: grego, pneuma). Obs.: Nós cremos na tricotomia. 

 

b) O homem como a imagem de Deus 

 

A idéia ou conceito bíblico da Imagem de Deus, ao contrário do que 
parece, não é trivial. Como termo, a expressão Imagem de Deus é bastante 
conhecida de todos, e traços desta verdade acham-se até na literatura pagã. O 
Apóstolo Paulo assinalou em At 17.28 que poetas atenienses referiram-se à 
humanidade como geração de Deus. Conceitos outros são ventilados por toda 
parte e ao longo da história da igreja, desde aquele mais intuitivo, que tende a 
transparecer que nós somos corporalmente parecidos com Deus, até outros 
mais razoáveis que tendem a melhor se aproximar da realidade. Passagens 



 

41

 

bíblicas que narram sobre a mão de Deus, Seu braço estendido, a terra como 
escabelo dos seus pés, parecem sustentar a primeira idéia. Estas, na verdade, 
são figuras que visam transmitir uma mensagem compreensível aos homens. 
Deus é Espírito, sua Imagem no homem transcende a noção de ser, no sentido 
corpóreo, parecido com Ele. 

Os primeiros “pais da igreja” concordavam plenamente que a 
Imagem de Deus consistia, primordialmente, nas características racionais e 
morais do homem. Concebia-se, ainda, que a imagem incluía, além da razão e 
da moral, a liberdade. Calvino expressou que a imagem de Deus abrange tudo 
aquilo em que a natureza do homem sobrepuja a de todas as outras espécies de 
animais. Acreditamos, particularmente, que é razoável compreender que a 
imagem de Deus está também relacionada com os Seus atributos comunicáveis, 
tais como: a bondade, o amor, a misericórdia, a santidade, a justiça, a 
fidelidade, entre outros. Outros aspectos da Imagem de Deus podem ser 
observados nas múltiplas inteligências e capacidades, somente encontradas no 
gênero humano. (A criatividade, o senso crítico, o senso estético, o senso 
artístico e a consciência, dentre outros). Esse conjunto singular de capacidades 
expressa o que, mesmo depois da Queda, permanece como aspectos da 
Imagem e Semelhança de Deus no Homem. 

 

IV – O HOMEM NO ESTADO DE PECADO 

 
a) A origem do Pecado 

O problema do mal que há no mundo sempre foi considerado um 
dos mais profundos problemas da Filosofia e da Teologia. É um problema que 
se impõe naturalmente à atenção humana, visto que o poder do mal é forte e 
universal, é uma doença sempre presente na vida, em todas as manifestações 
desta, e é matéria de experiência diária na vida de todos os homens. Os 
filósofos foram constrangidos a encarar o problema e a procurar uma resposta 
quanto à origem do mal, e, particularmente, do mal moral que há no mundo. A 
alguns pareceu uma parte de tal modo integrante da vida, que buscaram a 
solução na constituição natural das coisas. Outros, porém, estão convictos que 
o mal teve uma origem voluntária, isto é, que se originou na livre escolha do 
homem, quer na existência atual, quer numa existência anterior. Estes acham-
se bem mais próximos da verdade revelada na Palavra de Deus. 

b) Dados bíblicos sobre a origem do Pecado 

Na Escritura, o mal moral existente no mundo transparece 
claramente como pecado, isto é, como transgressão da lei de Deus. Nela, o 
homem sempre aparece como transgressor por natureza, e surge naturalmente a 



 

42

 

questão: Como adquiriu ele essa natureza? O Que revela a bíblia sobre esse 
ponto? 
 
1 – Não se pode considerar Deus como autor:  Soberanamente, o decreto 
eterno de Deus deu certeza da entrada do pecado no mundo, mas não se pode 
interpretar isso de modo que se faça de Deus a causa do pecado no sentido de 
ser Ele o seu autor responsável. Essa idéia é claramente excluída pela Escritura 
(Jó 34.10, Is 6.3; Dt 32.4; Sl 92.16; Tg 1.13). 
 
2 – O Pecado originou-se no mundo angélico: A Bíblia nos ensina que, ao 
investigarmos a origem do pecado, devemos retornar ao capítulo 3 de Gênesis 
e fixar a atenção em algo que aconteceu no mundo angélico. Assim, o pecado é 
introduzido no mundo por ação e influência direta de um anjo caído. O pecado 
primordial foi executado no céu por um ser angelical que levou consigo muitos 
outros. 
 
3 – A origem do Pecado na raça humana: A transgressão de Adão foi a 
responsável direta pela origem do pecado na raça humana, como um ato 
voluntário do principal representante da raça humana. Por esse pecado, Adão, 
Eva e toda sua descendência tornaram-se escravos do pecado. Estabeleceu-se 
então uma corrupção permanente, corrupção que, dada a solidariedade da raça 
humana, traz não somente sobre as gerações imediatas de Adão, mas sobre 
toda a humanidade, a maldição do pecado. Como resultado da Queda, o pai da 
raça só pôde transmitir uma natureza depravada aos descendentes. 
 
V – A IDÉIA BÍBLICA DE PECADO 
 
a) O Pecado é o Mal numa categoria específica 
 

Hoje em dia ouve-se falar muito do mal e relativamente pouco de 
pecado, e isto é muito enganoso. Nem todo mal é pecado. Não se deve 
confundir  o pecado com o mal físico, com o que é danoso ou calamitoso. 
Pode-se falar tanto de pecado quanto de doença como um mal, não havendo 
necessariamente relação direta de um com o outro. O mal pode ser aplicado 
nos dois sentidos, que são totalmente diversos. O pecado é um mal moral. 
Fundamentalmente, pecado não é uma coisa passiva, como uma fraqueza, um 
defeito ou uma imperfeição pela qual não podemos ser responsabilizados, mas 
uma ativa oposição a Deus, e uma positiva transgressão da Sua lei, 
constituindo culpa. 

 
b)  O Pecado tem caráter absoluto 
 

Na esfera ética, o contraste entre o bem e o mal é absoluto. Não há 
condição neutra entre ambos. Apesar de, indubitavelmente, haver graus nos 



 

43

 

dois, não há graduação entre o bem e o mal. A transição de um para o outro 
não é de caráter quantitativo, e, sim, qualitativo. Um ser moral bom não se 
torna mau por uma simples diminuição de sua bondade, mas somente por uma 
mudança radical, por um volver para o pecado. O pecado não é um grau menor 
de bondade, mas um mal positivo. A bíblia nos ensina isto. Quem não ama a 
Deus é, por isso, caracterizado como mau. A Escritura não reconhece nenhuma 
posição de neutralidade. Ela convida o ímpio a voltar-se para a retidão e, às 
vezes, fala do justo como caindo no mal; o homem está do lado certo ou do 
lado errado. (Mt 10.32, 33; 12.30; Lc 11.23; Tg 2.10). 

 
c) O Pecado sempre tem relação com Deus e sua vontade 
 

Os mais antigos  teólogos compreenderam que é impossível ter uma 
correta concepção do pecado sem vê-lo em relação a Deus e Sua Vontade. 
Portanto, acentuavam o aspecto e falavam do pecado como “falta de 
conformidade com a lei de Deus”. Mas qual é o conteúdo da lei? Ao responder  
a questão, poderíamos determinar o pecado num sentido material. A exigência 
da lei é o amor de Deus. Então, o oposto é, sim, o pecado. A separação de Deus, 
o ódio a Deus e a oposição a Deus se manifestam em constante transgressão da 
lei de Deus, em palavras, pensamentos e ações, (Rm 1.32; 2.12-14; 4.15; Tg 
2.9; 1º Jo 3.4). 

 
d) O Pecado inclui a culpa e a corrupção 
 

A culpa é o estado de merecimento da condenação (ou de ser 
passível de punição) pela violação de uma lei ou de uma exigência moral. A 
culpa de fato não é inerente ao homem, mas relativa à lei, que lhe fixa a 
penalidade. Essa culpa pode ser removida pela satisfação de exigências que o 
indivíduo cumpre pessoalmente ou vicariamente (quando outrem cumpre por 
ele). Das exigências e penalidades da lei, as quais nos era impossível cumprir, 
Cristo cumpriu-as vicariamente por nós, justificando-nos e excluindo-nos da 
culpa pela transgressão da lei (Jo 14.4; Jr 17.9; Mt 7.15-20). 
 
e) O Pecado tem sua sede no coração 
 

O pecado não reside especificamente nalguma faculdade da alma, 
mas no que, na psicologia da Bíblia, se chama coração, isto é, o lugar onde 
estão as saídas da vida. E desse centro, sua influência e operação espalham-se 
pelo intelecto, vontade, emoções. Em suma, a influência do pecado se espalha 
por todo o homem, inclusive o seu corpo. Em seu estado pecaminoso, o 
homem completo é objeto do desprazer de Deus, por isso mesmo, quando Deus 
provê remédio para o pecado, Ele planeja alcançar o homem integralmente, 
pois este, integralmente, é carecedor da sua graça. (Pv 4.3; Jr 17.9; Mt 15.19, 
20; Lc 6.45; Hb 3.12). 



 

44

 

f) O Pecado não consiste apenas de atos manifestos 
 

O pecado não consiste apenas de atos patentes, mas também de 
hábitos pecaminosos e de uma condição pecaminosa da alma. Estes três 
âmbitos se inter-relacionam do seguinte modo: O estado pecaminoso é a base 
dos hábitos pecaminosos, e estes se manifestam em ações pecaminosas. Atos 
pecaminosos repetidos também podem levar a hábitos pecaminosos. As ações e 
disposições pecaminosas do homem devem ser atribuídas à uma natureza 
corrupta, que as explica. (Mt. 5.22, 28; Rm 7.7; Gl 5.17, 24). 

 

VI – DECLARAÇÃO DA CBB SOBRE O HOMEM E O PECADO 
 

a) HOMEM 
 
Por um ato especial, o homem foi criado por Deus à sua imagem e 

conforme a sua semelhança e disso decorrem o seu valor e dignidade (1). Seu 
corpo foi feito do pó da terra e para o mesmo pó há de voltar (2). Seu espírito 
procede de Deus e para ele retornará (3). O Criador ordenou que o homem 
domine, desenvolva e guarde a obra criada (4). Criado para a glorificação de 
Deus (5). Seu propósito é amar, conhecer e estar em comunhão com o seu 
Criador, bem como cumprir sua divina vontade (6). Ser pessoal e espiritual, o 
homem tem capacidade de perceber, conhecer e compreender, ainda que em 
parte, intelectual e espiritualmente, a verdade revelada, e tomar as suas 
decisões em matéria religiosa, sem a mediação, interferência ou imposição de 
qualquer poder humano, seja civil ou religioso (7). 

(1) Gn 1.26-31; 18.22; 9.6; Sl 8.1-9; Mt 16.26;  

(2) Gn 2.7; 3.19; Ec 3.20; 12.7; 

(3) Ec 12.7; Dn 12.2.3; 

(4) Gn 1.21; 2.1; Sl 8.3-8;  

(5) At 17.26-29; I Jo 1.3,6,7; 

(6) Jr 9.23,24; Mq 6.8; Mt 6.33; Rm 8.38,39; 

(7) Jo 1.4-13; 17.3; Ec 5.14, 17; 1º Tm 2.5; Jo 19.25,26; Jr 31.3; At 5.29. 
 

b) PECADO 
 

No princípio o homem vivia em estado de inocência e mantinha 
perfeita comunhão com Deus (1). Mas, cedendo à tentação de Satanás, num ato 
livre de desobediência contra o seu Criador, o homem caiu no pecado e assim 
perdeu a comunhão com Deus e dele ficou separado (2). Em conseqüência da 
queda de nossos primeiros pais, todos somos, por natureza, pecadores e 



 

45

 

inclinados à prática do mal (3). Todo pecado é cometido contra Deus, sua 
pessoa, sua vontade e sua lei (4). Mas o mal praticado pelo homem atinge 
também o seu próximo (5). O pecado maior consiste em não crer na pessoa de 
Cristo, filho de Deus, como Salvador pessoal (6). Como resultado do pecado, 
da incredulidade e da desobediência do homem contra Deus, ele está sujeito à 
morte e à condenação eterna, além de se tornar inimigo do próximo e da 
própria criação de Deus. (7). Separado de Deus, o homem é absolutamente 
incapaz de salvar-se a si mesmo e assim depende da graça de Deus para ser 
salvo (8). 

(1) Gn 2.15-17; 3.8-10; Ec 7.29; 

(2) Gn 3; Rm 5.12-19; Ef 2.12; Rm 3.23; 

(3) Gn 3.12; Rm 5.12; Sl 51.15; Is 53.6; Jr 17.5; Rm 1.18-27; 3.10-19; 7.14-25; 
Gl 3.22; Ef 2.1-3; 

(4) Sl 51.4; Mt 6.14,15; Rm 8.7.22; 

(5) Mt 6.14, 15; 18.21-35; 1º Co 8.12; Tg 5.16; 

(6) Jo 3.36; 16.9; I Jo 5.10-12; 

(7) Rm 5.12-19; 6.23; Ef 2.5; Gn 3.18; Rm 8.22; 

(8) Rm 3.20, 23; Gl 3.10, 11; Ef 2.8,9; 



 

46

 

4 – A PESSOA DE JESUS CRISTO 

 
I – INTRODUÇÃO 
 

O mundo não pode negar a importância de Jesus na História. Sua 
vida, ensinos e obras marcaram a face da sociedade de sua época, e sua 
influência tem se estendido até os dias de hoje, de modo que até mesmo 
aqueles que não crêem nEle como Filho de Deus têm que admitir a sua 
existência histórica e a relevância de sua doutrina. Afinal, até nosso calendário 
está dividido em duas fases: antes de Cristo (a.C) e depois de Cristo (d.C). 

Desde o início de seu ministério, Jesus foi “alvo de contradição” (Lc 
2:34) por parte do seu povo. Os judeus não compreenderam sua mensagem e 
rejeitaram o messias que lhes foi enviado: “Veio para o que era seu, e os seus 
não  o receberam” (Jo 1:11). Jesus demonstrou preocupação com a 
compreensão que seus discípulos tinham a seu respeito: 

“Indo Jesus para os lados de Cesaréia de Filipe, perguntou a seus 
discípulos: Quem diz o povo ser o Filho do Homem? E eles 
responderam: Uns dizem: João Batista; outros: Eliar; e outros: 
Jeremias ou algum dos profetas. Mas vós, continuou ele, quem dizeis 
que eu sou? Respondendo Simão Pedro, disse: Tu és o Cristo, o Filho 
do Deus vivo. Então, Jesus lhe afirmou: Bem-aventurado és, Simão 
Barjonas, porque não foi carne e sangue que to revelaram, mas meu 
Pai, que está nos céus” (Mt 16:13-17). 

Se Jesus tinha  essa preocupação, este deve ser um motivo suficiente 
para nós o conhecermos melhor. A maior parte das falsas doutrinas é oriunda 
de um conceito errado a respeito de Cristo. Saber quem é Jesus é essencial para 
a nossa salvação, crescimento espiritual e evangelização, pois Ele é o nosso 
modelo de vida. 

 

II – JESUS É O PROMETIDO PELOS PROFETAS NO ANTIGO 
TESTAMENTO 

 
A vinda de Jesus, bem como diversos detalhes acerca de sua vida e 

obra, foi prevista pelos profetas de Deus no Antigo Testamento: 
 
a) O seu local de nascimento: “E tu, Belém-Efrata, pequena demais para 
figurar como grupo de milhares de Judá, de ti me sairá o que há de reinar 
em Israel, e cujas origens são desde os tempos antigos, desde os dias da 
eternidade” (Mq 5:2). Cumprimento: Mt 2:1-6. 



 

47

 

b) Ele nasceria de uma virgem: “Portanto, o Senhor mesmo vos dará um 
sinal: eis que a virgem conceberá e dará à luz um filho e lhe chamará 
Emanuel” (Is 7:14). Cumprimento: Mateus 1:18-25. 

 

c) Ele teria o Espírito de Deus: “Eis aqui o meu servo, a quem sustenho; o 
meu escolhido, em quem a minha alma se compraz; pus sobre ele o meu 
Espírito, e ele promulgará o direito para os gentios” (Is 42:1). 
Cumprimento: João 1:32-34; 3:34-35. 

 

d) Ele seria rejeitado: “Era desprezado e o mais rejeitado entre os homens; 
homem de dores e que sabe o que é padecer; e, como um de quem os 
homens escondem o rosto, era desprezado, e dele não fizemos caso” (Is 
53:3). Cumprimento: João 1:11). 

 

e) Sua entrada em Jerusalém foi profetizada: “Alegra-te muito, ó filha de 
Sião; exulta, ó filha de Jerusalém: eis aí te vem o teu Rei, justo e salvador, 
humilde, montado em jumento, num jumentinho, cria de jumenta” (Zc 
9:9). Cumprimento: Mateus 21:1-9). 

 

f) Ele seria traído: “Até o meu amigo íntimo, em quem eu confiava, que 
comia do meu pão, levantou contra mim o calcanhar” (Sl 41:9). 
Cumprimento: Mateus 26.14-16). 

 

g) Sua morte foi profetizada com detalhes: 

- Seu clamor a Deus (Sl 22:1 e Mt 27:46); 

- A zombaria do povo (Sl 22:6-8 e Mt 27:39-43); 

- As mãos e os pés trespassados (Sl 22:16 e Jo 20:25); 

- Deitaram sortes sobre suas vestes  (Sl 22:18 e Mt 27:35); 

- A sua morte na cruz foi por causa de nossos pecados (Is 53:6 e 2º Co 
5:21); 

- Ao ser acusado, ficaria em silêncio (Is 53:7 e Mt 27:12-14); 

- Foi contado entre os transgressores (Is 53:12). 

 

h) Sua ressurreição foi profetizada: “Pois não deixarás a minha alma na 
morte, nem permitirás que o teu Santo veja corrupção”                             
(Sl 16:10) . Cumprimento: At 2:22-17. 



 

48

 

III – OS NOMES DE JESUS 

 

Nas Escrituras, encontramos diversos nomes e títulos aplicados à 
pessoa de Jesus. Alguns desses nomes necessitam de discussão especial para 
que nossa compreensão de sua pessoa seja mais clara, e assim possamos 
melhor conhecê-lo, amá-lo e glorificá-lo. 

 

a) Jesus: O nome Jesus é derivado da palavra hebraica “yasha”, de onde vem o 
nome “leoshua” (Josué), que significa “Jeová é salvador” (Js 1:1 e Zc 3:1). 
Quando o anjo Gabriel anunciou a Maria que ela seria a mãe do Messias, disse-
lhe que este seria o nome da criança (Lc 1:31). O mesmo foi dito a José, 
acrescentando que “...ele salvará o seu povo dos pecados deles” (Mt 1:21).  

 

b) Cristo: O nome “Cristo” é o equivalente grego da palavra hebraica messias 
(mashiyach) que significa “ungido”. A idéia da unção é de uso bem definido no 
Antigo Testamento. Os sacerdotes eram ungidos (Lv 4:3; 6:22), assim como os 
reis (1º Sm 10:1; 16:13; 1º Rs 1:39) e profetas (1º Rs 19:16). A unção incluía 
três elementos: 

- A unção designava um ofício sagrado; 

- A unção designava uma relação especial entre ungido e Deus; 

- A unção simbolizava uma comunicação do Espírito Santo àquele 
que foi ungido. 

No caso de Jesus, a sua unção está relacionada com a sua concepção 
(Lc 1:35) e com o momento de seu batismo, aparecendo em diversas passagens 
dos evangelhos (Mt 3:16; Mc 1:10; Lc 3:22). Isaías profetizou que o Messias 
seria aquele sobre quem estaria o Espírito do Senhor: 

“ Do tronco de Jessé sairá um rebento, e das suas raízes, um renovo. 
Repousará sobre ele o Espírito do SENHOR, o Espírito de sabedoria e 
de entendimento, o Espírito de conselho e de fortaleza, o Espírito de 
conhecimento e de temor do SENHOR” (Is 11:1-2). 

“ O Espírito do SENHOR Deus está sobre mim, porque o SENHOR 
me ungiu para pregar boas-novas aos quebrantados, enviou-me a 
curar os quebrantados de coração, a proclamar libertação aos cativos 
e a pôr em liberdade os algemados; a apregoar o ano aceitável do 
SENHOR e o dia da vingança do nosso Deus; a consolar todos os que 
choram e a pôr sobre os que em Sião estão de luto uma coroa em vez 
de cinzas, óleo de alegria, em vez de pranto, veste de louvor, em vez de 



 

49

 

espírito angustiado; a fim de que se chamem carvalhos de justiça, 
plantados pelo SENHOR para a sua glória” (Is 61:1-3). 

 
c) Filho do Homem: A expressão “filho do homem” aparece em Sl 8:4 e em 
diversas passagens do livro de Ezequiel. Aplicado a Cristo, expressa sua 
completa humanidade e identificação conosco. Aponta para seu sofrimento, 
morte, ressurreição e vinda futura (Mt 12:40; 16:27; 19:28; Mc 13:26; Lc 9:26). 
 
d) Filho de Deus: No Antigo Testamento, esse termo é aplicado de maneira 
variada: ao povo de Israel (Êx 4:22), aos anjos (Jó 1:6; 38:7), aos reis da casa 
de Davi (2º Sm 7:14) e às pessoas piedosas de maneira geral (Sl 29:1). É 
aplicado a Jesus de maneira singular, pois revela a sua divindade. Jesus é 
chamado de “unigênito de Deus”,ou seja, Ele é o filho único de Deus, gerado 
eternamente pelo Pai: “No princípio era o Verbo, e o Verbo estava com Deus, e 
o Verbo era Deus. Ele estava no princípio com Deus” (Jo 1:1-2). “E o Verbo se 
fez carne e habitou entre nós, cheio de graça e de verdade, e vimos a sua glória, 
glória como do unigênito do Pai” (Jo 1:14). 
 
e) Senhor: No Novo Testamento a palavra grega “kurios” é o equivalente a 
“Jeová” no Antigo Testamento, sendo traduzida como “Senhor”. Quando 
aplicada a Cristo, está relacionada com a sua dignidade real, seu domínio e 
autoridade como Deus, e seu caráter exaltado (Mt 8:2; Mt 20:33; Lc 2:11; Lc 
3:4). 

 

IV – O LADO HUMANO DE JESUS 
 

A Bíblia é categórica ao afirmar que Jesus Cristo era homem. Ele foi 
em tudo semelhante a nós, exceto por não possuir pecado. Vejamos o que diz a 
Palavra de Deus: 
 
a) Seu nascimento virginal: Jesus nasceu de uma mulher, como todos nós. Ele 
foi concebido no ventre de Maria pelo poder do Espírito Santo, sem a 
participação de um pai humano (Lc 1:35). Conforme Deus havia prometido,  o 
Salvador seria a “semente da mulher” (Gn 3:15). A forma usada por Deus para 
trazer Jesus ao mundo atesta sua humanidade, mas também mostra que Deus é 
o único autor da redenção do homem (Gl 4:4-5). 
 
b) Jesus possuía um corpo humano: Ele possuía um corpo sujeito às mesmas 
limitações que o nosso: 

- Ele nasceu como um bebê (Lc 2:7); 

- Ele cresceu até atingir a idade adulta (Lc 2:52); 

- Ele sentiu fome e sede como todos os outros (Mt 4:2; Jo 19:28); 



 

50

 

- Ele sentiu cansaço como qualquer ser humano (Jo 4:6; Mt 8:23). 

c) Jesus possuía alma e emoções humanas: Os sentimentos de Jesus eram 
como os nossos: 

- Ele sentiu profundo pesar diante da morte de um amigo, tendo inclusive 
chorado (Jo 11:34-36); 

- Ele se compadeceu do sofrimento alheio (Mt 9:35-36); 

- Ele sentiu indignação diante da incredubilidade humana (Mc 3:5); 

- Ele sentiu profunda tristeza e medo ante a proximidade da morte (Mc 14:33-
34). 

 
d) Como homem, Ele foi tentando, mas não pecou: Quando estava no 
deserto, Jesus foi tentado pelo Diabo, mas foi vitorioso. Cabe ressaltar que 
Jesus não usou seu próprio poder para atenuar as tentações, mas superou-as 
como homem perfeito que era, pois se Ele não tivesse sido tentado como 
homem, as mesmas não teriam sido válidas (Mt 4:1-11). A Bíblia mostra que 
Jesus não foi tentado apenas naquela ocasião, mas teve que enfrentar as 
artimanhas de Satanás em muitas ocasiões (Mt 16:21-23). O fato de Jesus ter 
sido tentado, mas jamais ter pecado, o habilita como nosso Sumo Sacerdote e 
intercessor: 

“Tendo, pois, a Jesus, o Filho de Deus, como grande sumo sacerdote 
que penetrou os céus, conservemos firmes a nossa confissão. Porque 
não temos sumo sacerdote que não possa compadecer-se das nossas 
fraquezas; antes, foi ele tentado em todas as coisas, à nossa 
semelhança, mas sem pecado. Acheguemo-nos, portanto, 
confiadamente, junto ao trono da graça, a fim de recebermos 
misericórdia e acharmos graça para socorro em ocasião oportuna”. 
(Hb 4:14-15). 

 
e) Por que era necessário que Cristo fosse plenamente humano? 

- Para ser nosso representante diante de Deus e obedecê-lo de modo perfeito 
em nosso lugar (Rm 5:18-19); 

- Para ser um sacrifício substitutivo. Se Jesus não tivesse sido homem, não 
poderia ter morrido em nosso lugar (Hb 2:16-17); 

- Para se tornar o mediador entre Deus e os homens (1º Tm 2:5); 

- Para restabelecer o propósito original de domínio do homem sobre a criação 
(Hb 2:8-9;  Ef 1:22); 

- Para ser nosso exemplo e padrão de vida santa (1º Jo 2:6; Rm 8:29), a 
“estatura do varão perfeito” (Ef 4:13); 



 

51

 

- Para tornar-se o padrão de nosso futuro corpo glorificado (1º Co 15:23; 1º Jo 
3:2). 

 

V – A DIVINDADE DE CRISTO 
 

Assim como a plena humanidade de Cristo, sua natureza divina é 
claramente atestada pelo testemunho bíblico. Qualquer pessoa que examine a 
Palavra de Deus com sinceridade chegará a esta conclusão inquestionável: 
Jesus é Deus! 

a) Afirmações bíblicas diretas: “No princípio era o Verbo, e o Verbo 
estava com Deus, e o Verbo era Deus” (Jo 1:1). 

No texto, o apóstolo João apresenta Jesus como o Verbo (Logos) 
divino que estava com Deus desde a eternidade e que é o próprio Deus. A Jesus 
é atribuída igualdade com o ser de Deus e participação ativa na obra da criação. 
Nos versículos seguintes, João afirma que o Verbo se fez carne, isto é, tornou-
se homem, e habitou entre nós. 

“... e também deles descende o Cristo, segundo a carne, o qual é sobre 
todos, Deus bendito para todo o sempre. Amém!” (Rm 9:5b). 

Aqui o apóstolo Paulo afirma que o homem Jesus, descendente de 
Abraão segundo a carne, é o Deus bendito e eterno. 

“Respondeu-lhe Tomé: Senhor meu e Deus meu! 

Disse-lhe Jesus: Porque me viste, creste? Bem-aventurados os que não 
viram e creram” (Jo 20:28-29). 

Após sua ressurreição, o Senhor Jesus aparece novamente aos seus 
discípulos, desta vez com a presença do incrédulo Tomé, que confessa 
sua fé em Cristo como Senhor e Deus. 

“...mas acerca do Filho: O teu trono, ó Deus, é para todo o sempre; e: 
Cetro de eqüidade é o cetro do seu reino” (Hb 1:8). 

Ao comparar a condição dos anjos, com a posição de muito maior 
honra do Filho, o escritor de Hebreus, citando o Salmo 45:6, atribui a Jesus o 
caráter divino, digno de receber a adoração angelical (Hb 1:6). 

“porquanto, nele, habita, corporalmente, toda a plenitude da 
Divindade” (Cl 2:9). 

Em Cristo encontramos toda a plenitude do ser de Deus, isto é, Ele é 
plenamente Deus. Ele é a imagem do Deus invisível, aquele que o 
revelou (Cl 1:15; Jo 1:18). 



 

52

 

Além dessas afirmações bíblicas diretas, encontramos outras provas 
da divindade de Cristo no Novo Testamento 

- A palavra Senhor, atribuída a Deus no Antigo Testamento, é usada com total 
liberdade em relação a Jesus (Lc 1:43; Lc 2:11; Mt 3:3; 1º Co 8:6; Hb 1:     
10-12); 

- Jesus declarou ser o EU SOU (Jo 8:58; Êx 3:14); 

- As mesmas palavras atribuídas a Deus em Apocalipse 1:8 são aplicadas a 
Jesus: “Eu sou o Alfa e o Ômega, o Primeiro e o Último, o Princípio e o 
Fim”. (Ap 22:13) 

b) Jesus possuía os atributos divinos 

- Onipotência (Jo 5:17-19; Ap 1:8-11; Is 9:6); 

- Onipresença (Mt 18:20; Mt 28:20); 

- Onisciência (Jo 2:25; Ap 2:23; Mt 11:27); 

- Imutabilidade (Hb 1:11-12; Hb 13:8); 

- Eternidade (Is 9:6; Mq 5:2; Jo 8:58); 

- Digno de adoração (Fp 2:9-11; Hb 1:6; Ap 5:12-13). 

c) As obras divinas são atribuídas a Cristo 

- O Filho cooperou com o Pai na obra da criação (Jo 1:3; Cl 1:16; Hb 2:10); 

- Todas as coisas são sustentadas por Ele (Hb 1:3); 

- Jesus, à semelhança do Pai, é o doador da vida, vivificando a todos a quem 
Ele quer (Jo 5:21, 25, 28; Fp 3:21) 

- A obra de salvação é atribuída a Ele (Sl 79:9; Is 43:11; Is 45:21; Os 13:4). 

d) Por que a divindade de Jesus é necessária? 

A Bíblia apresenta algumas razões pelas quais a divindade de Jesus 
é absolutamente necessária: 

-  Só alguém que fosse Deus infinito poderia arcar com toda a pena de todos os 
pecados de todos os que cressem nEle; 

- Nenhum ser humano, nem qualquer outra criatura poderia salvar a 
humanidade. Apenas o próprio Deus poderia executar tal obra. “Ao 
SENHOR pertence a salvação!” (Jn 2:9); 

- Somente alguém que fosse plenamente e verdadeiramente Deus poderia ser 
mediador entre Deus e o homem (1º Tm 2:5). 

 



 

53

 

VI – AS NATUREZAS DIVINA E HUMANA UNIDAS EM UMA 
SÓ PESSOA 

 

Um dos maiores mistérios da Palavra de Deus: Cristo é 
verdadeiramente homem e verdadeiramente Deus. As duas naturezas estão 
unidas em uma única pessoa. Nossa mente não consegue entender como duas 
naturezas tão distintas poderiam estar reunidas de maneira perfeita. Cristo não 
era um ser dividido, com dupla personalidade. Tampouco era como os 
semideuses da mitologia, parte homem e parte Deus. Ele é o Deus-homem: Em 
Cristo, a união das duas naturezas não confunde os atributos próprios de cada 
uma. Nem a humanidade é divinizada, nem a divindade é humanizada. Essa 
união é indissolúvel. Ele é e continuará sendo o Cordeiro de Deus que foi 
morto, mas agora vive para todo o sempre, manifestado eternamente em Sua 
humanidade glorificada (Ap 5:12; Ap 7:17). 

Com o objetivo de pôr fim a muitas controvérsias e doutrinas falsas, 
a Igreja reuniu-se na cidade de Calcedônia, no ano de 451 d.C., e formulou a 
declaração abaixo, a qual se tornou um padrão de fé para toda a comunidade 
cristã no que se refere à pessoa de Cristo: 

“Todos nós professamos o uno e idêntico Filho, Nosso Senhor Jesus 
Cristo, completo quanto à divindade e completo quanto à 
humanidade em duas naturezas inconfusas e intransmutadas, 
inseparadas e indivisas, unidas ambas em uma pessoa e substância.” 

 

VII – OS OFÍCIOS DE CRISTO 

a) Cristo como profeta: O ofício profético era reservado para aqueles 
chamados por Deus para anunciar os seus oráculos. O Antigo Testamento 
predisse a vinda de Cristo como o Profeta, ou seja, o anunciador das palavras 
de Deus por excelência: “O SENHOR, teu Deus, te suscitará um profeta do 
meio de ti, de teus irmãos, semelhante a mim; a ele ouvirás” (Dt 18:15, cf 
At 3:22-23). 

Na verdade, o próprio Jesus falava de si mesmo como profeta (Lc 
13:33; Jo 8:26-28; Mt 21:11). Como um profeta, Jesus foi superior a todos os 
demais, pois falava mediante um conhecimento que nenhum outro homem 
jamais possuiu. Cabe de maneira única a Jesus a maravilhosa tarefa de revelar 
o Pai (Jo 1:18). Ele é também o inspirador dos profetas, “...pois o testemunho 
de Jesus é o espírito da profecia” (Ap 19:10). 

b) Cristo como sacerdote: Lemos em Hebreus 5 que o sacerdote é tomado 
dentre os homens para ser seu representante; age no interesse daqueles a quem 
representa diante de Deus. Oferece dons e sacrifícios pelos seus pecados e 



 

54

 

pelos do povo. O sacerdócio de Jesus é estabelecido em bases superiores e 
difere do sacerdócio humano em vários aspectos: 

- Jesus ofereceu um sacrifício perfeito. A doutrina do sacrifício expiatório de 
Cristo dá sentido à dispensação do Antigo Testamento com todo o seu 
sistema ritual, que eram apenas sombras da realidade vindoura; 

“Ora, visto que a lei tem sombra dos bens vindouros, não a imagem 
real das coisas, nunca jamais pode tornar perfeitos os ofertantes, com 
os mesmos sacrifícios que, ano após ano, perpetuamente, eles 
oferecem. Doutra sorte, não teriam cessado de ser oferecidos, 
porquanto os que prestam culto, tendo sido purificados uma vez por 
todas, não mais teriam consciência de pecados?” (Hb 10:1-2). O 
sacrifício de Cristo não foi o sangue de animais, os quais não podiam 
remover pecados (Hb 10:4), mas o seu próprio sangue, como cordeiro sem 
pecado (Hb 9:26). Ele foi a oferta perfeita pelo pecado. 

- Jesus nos aproxima continuamente de Deus: Os sacerdotes não apenas 
ofereciam sacrifícios, mas também representavam o povo diante de Deus. 
Jesus é a nossa âncora da fé, penetrando no Santo dos Santos e garantindo o 
nosso acesso à presença de Deus (Hb 6:19-20; Hb 10:19-22). 

- Jesus intercede continuamente por nós: Outra função do sacerdote no Antigo 
Testamento era interceder pelas pessoas. Jesus, como Sumo sacerdote, 
também cumpre essa função, intercedendo continuamente por nós diante do 
Pai: “...por isso, também pode salvar totalmente os que por ele se chegam 
a Deus, vivendo sempre para interceder por eles” (Hb 7:25). “Quem os 
condenará? É Cristo Jesus quem morreu ou, antes, quem ressuscitou,  o 
qual está à direita de Deus e também intercede por nós” (Rm 8:34). 

c) Cristo como Rei: O Senhor Jesus, como nosso mediador, exerce autoridade 
real sobre todas as criaturas. Jesus nasceu para ser o Rei dos judeus (Mt.2:2) e 
possui direito legal a esse reino terreno, por ser descendente direto de Davi. 
Jesus porém mostrou que seu reino transcendia a esse mundo (Jo 18:36). Após 
a sua ressurreição, Cristo recebeu do pai autoridade sobre todas as coisas (Mt 
28:19-20). Na sua segunda vinda, essa autoridade será manifestada e Ele 
finalmente será reconhecido como “Rei dos reis e Senhor dos senhores” (Ap 
19:16). 

 

VIII – DECLARAÇÃO DOUTRINÁRIA DA CBB SOBRE A 
PESSOA DE JESUS 

 

Jesus Cristo, um em essência com o Pai, é o eterno Filho de Deus (1). 
Nele, por ele e para ele foram criadas todas as coisas (2). Na plenitude dos 
tempos ele se fez carne, na pessoa real e histórica de Jesus Cristo, gerado pelo 
Espírito Santo e nascido da virgem Maria, sendo em sua pessoa, verdadeiro 



 

55

 

Deus e verdadeiro homem (3). Jesus é a imagem expressa de seu Pai, a 
revelação suprema de Deus ao homem (4). Ele honrou e cumpriu plenamente a 
lei divina e revelou e obedeceu toda a vontade de Deus (5). Identificou-se 
perfeitamente com os homens, sofrendo o castigo e expiando a culpa de nossos 
pecados, conquanto ele mesmo não tivesse pecado (6). Para salvar-nos do 
pecado, morreu na cruz, foi sepultado e ao terceiro dia ressurgiu dentre os 
mortos e, depois de aparecer muitas vezes a seus discípulos, ascendeu aos céus, 
onde, à destra do Pai, exerce o seu eterno Sumo Sacerdócio (7). Jesus Cristo é 
o único e suficiente Salvador e Senhor (8). Pelo seu Espírito ele está presente e 
habita no coração de cada crente e na igreja (9). Ele voltará visivelmente a este 
mundo em grande poder e glória, para julgar os homens e consumar sua obra 
redentora (10). 

(1) Sl 2.7; 110.1; Mt 1.18-23; 3.17; 8.29; 14.33; 16.16,27.5; Mc 1.1: Lc 
4.41:22.70; Jo 1.1-2; 11.27; 14.7-11; 16.28; 

(2) Jo 1.3; 1 Co 8.6; Cl 1.16,17; 

(3) Is 7.14; Lc 1.35; Jo 1.14; Gl 4.45; 

(4) Jo 14.7-9; Mt 11.27; Jo 10.30.38: 12.44-50; Cl 1.15-19: 2.9; Hb 1.3; 

(5) Is 53; Mt 5.17; Hb 5.7-10; 

(6) Rm 8.1-3; Fl 2.1-11; Hb 4.14,15; 1 Pe 2.21-25 

(7) At 1.6-14; Jo 19:30,35; Mt 28.1-6; Lc 24.46; Jo 20.1-20; At 2.22-24; 1 Co 
15.4-8; 

(8) Jo 14.6; At 4.12; 1 Tm 2.4,5; At 7.55,56; Hb 4.14-16; 10.19-23; 

(9) Mt 28.20; Jo 14.16,17; 15.26; 16.7;1; 1 Co 6.19; 

(10) At 1.11; 1º Co 15.24-28; 1º Ts 4.14-18; Tt 2.13. 



 

56

 

Apêndice: Títulos e nomes de Jesus ao longo das Escrituras 

TÍTULOS E NOMES DE JESUS REFERÊNCIAS BÍBLICAS 

O segundo Adão 
Advogado 
Todo-poderoso 
Alfa e Ômega 
O Amém 
Apóstolo de nossa Confissão 
Braço do Senhor 
Autor e consumador da Fé 
Autor de Eterna Salvação 
Princípio da Criação de Deus 
Filho Amado 
Bendito e Único Potentado 
Renovo 
Pão da Vida 
Autor da Salvação 
Supremo Pastor 
Cristo de Deus 
Consolação de Israel 
Pedra de Esquina 
Conselheiro 
Criador 
Sol Nascente 
Libertador 
Desejado de todas as Nações 
Porta 
Eleito de Deus 
Pai Eterno 
Testemunha Fiel 
Primeiro e Último 
Primogênito 
Precursor 
Glória do Senhor 
Deus 
Deus Bendito 
Bom Pastor 
Guia 
Grande Sumo Sacerdote 
Cabeça da Igreja 
Herdeiro de Tudo 
Santo Servo 
Santo  
Santo de Deus 
Santo de Israel 
Salvação 
Eu Sou 
Imagem de Deus 
Emanuel 
Jesus 
Jesus de Nazaré 
Juiz de Israel 

1º Co 15.45 
1º Jo 2:1 
Ap 1:8 
Ap 1:8; 22:13 
Ap 3:14 
Hb 3:1 
Is 51:9; 53:1 
Hb 12:2 
Hb 5:9 
Ap 3:14 
Mc 1:11 
1º Tm 6:15 
Is 4:2 
Jo 6:35 
Hb 2:10 
1º Pe 5:4 
Lc 9:20 
Lc 2:25 
Sl 118:22 
Is 9:6 
Jo 1:3 
Lc 1:78 
Rm 11:26 
Ag 2:7 
Jo 10:7 
Is 42:1 
Is 9:6 
Ap 1:5 
Ap 1:5 
Ap 1:5 
Hb 6:20 
Is 40:5 
Is 40:3; Jo 20:28 
Rm 9:5 
Jo 10:11 
Mt 2:6 
Hb 4:14 
Ef 1:22 
Hb 1:2 
At 4:27 
At 3:14 
Mc 1:24 
Is 41:14 
Lc 1:69 
Jo 8:58 
2º Co 4:4 
Is 7:14 
Mt 1:21 
Mt 21:11 
Mq 5:1 



 

57

 

Justo 
Rei 
Rei dos Séculos 
Rei dos Judeus 
Rei dos Reis 
Rei das Nações 
Legislador 
Cordeiro 
Cordeiro de Deus 
Príncipe 
Vida 
Luz do Mundo 
Leão da Tribo de Judá 
Senhor de Todos 
Senhor da Glória 
Senhor dos Senhores 
Senhor, Justiça Nossa 
Homem de Dores 
Mediador 
Mensageiro da Aliança 
Messias 
Deus Poderoso 
Poderoso 
Estrela da Manhã 
Nazareno 
Filho Unigênito 
Nossa Páscoa 
Príncipe dos Reis  
Príncipe da Vida 
Príncipe da Paz 
Profeta 
Redentor 
Ressurreição e Vida 
Rocha 
Raiz de Davi 
Rosa de Sarom 
Salvador  
Semente da Mulher 
Pastor e Bispo das Almas 
Silo 
Filho de Deus Bendito 
Filho de Davi 
Filho de Deus 
Filho do Altíssimo 
Filho do Homem 
Filho da Justiça 
Verdadeira Luz 
Videira Verdadeira 
Verdade 
Testemunho 
Palavra 
Palavra de Deus 

At 7:52 
Zc 9:9 
1º Tm 1:17 
Mt 2:2 
1º Tm 6:15 
Ap 15:3 
Is 33:22 
Ap 13:8 
Jo 1:29 
Is 55:4 
Jo 14:6 
Jo 8:12 
Ap 5:5 
At 10:36 
1º Co 2:8 
1º Tm 6:15 
Jr 23:6 
Is 53:3 
1º Tm 2:5 
Ml 3:1 
Dn 9:25; Jo 1:41 
Is 9:6 
Is 60:16 
Ap 22:16 
Mt 2:23 
Jo 1:18 
1º Co 5:7 
Ap 1:5 
At 3:15 
Is 9:6 
Lc 24:19; At 3:22 
Jó 19:25 
Jo 11:25 
1º Co 10:4 
Ap 22:16 
Ct 2:1 
Lc 2:11 
Gn 3:15 
1º Pe 2:25 
Gn 49:10 
Mc 14:61 
Mt 1:1 
Mt 2:15 
Lc 1:32 
Mt 8:20 
Ml 4:2 
Jo 1:9 
Jo 15:1 
Jo 1:14 
Is 55:4 
Jo 1:1 
Ap 19:13 

Fonte: Bíblia de Estudo Vida Nova, Enciclopédia de Assuntos, p. 245-246. 



 

58

 

 

5. O ESPÍRITO SANTO 

 
I – INTRODUÇÃO 

 

Amados irmãos, já estudamos sobre a Pessoa de Deus Pai, o Homem 
e o Pecado, Jesus Cristo, e agora passaremos a estudar a Terceira Pessoa da 
Trindade - O Espírito Santo. 

Dentre as diferentes atividades dos membros da Trindade, quais são 
as apresentadas especialmente como obras de Deus Espírito Santo? 

Neste capítulo, estudaremos a obra do Espírito Santo em muitos dos 
seus aspectos, sem perdemos o foco principal da Sua ação, que consiste em 
manifestar a presença ativa de Deus no mundo e, em especial, na igreja. 

As Escrituras, com mais freqüência, representam o Espírito Santo 
como aquele que está presente para executar a obra de Deus no mundo, o que 
pode ser constatado principalmente na Nova Aliança. No Antigo Testamento, a 
presença de Deus muitas vezes foi manifestada nas teofanias (aparições de 
Deus) e através da Sua glória; nos evangelhos, o próprio Jesus manifestou a 
presença de Deus entre os homens. Após a glorificação de Jesus, o Espírito 
Santo, ativo e presente no mundo e na igreja, passou a manifestar a presença da 
Trindade entre nós. 

Como o Espírito Santo é a pessoa da Trindade por meio de quem 
Deus manifesta de modo particular a sua presença na Era da Nova Aliança, 
Paulo se refere a Ele como a “garantia” ou “penhor” da plena manifestação de 
Deus que conheceremos no novo céu e na nova terra. (Ef 1: 13, 14  e Ap 21:3). 

“É também nele que vós estais, depois que ouvistes a palavra da 
verdade, o evangelho da vossa salvação. Tendo nele crido, fostes 
selados com o Espírito Santo da promessa, o qual é o penhor da nossa 
herança, para a redenção da propriedade de Deus, em louvor da sua 
glória” (Ef 1:13, 14). 

“E ouvi uma grande voz, vinda do trono, que dizia: Agora o 
tabernáculo de Deus está com os homens. Deus habitará com eles, e 
eles serão o seu povo, e o próprio Deus estará com eles, e será o seu 
Deus. Deus enxugará de seus olhos toda a lágrima. Não haverá mais 
morte, nem pranto, nem clamor, nem dor, pois já as primeiras coisas 
são passadas” (Ap 21:3,4). 

No próximo tópico passaremos a tratar dos vários aspectos da obra 
do Espírito Santo. 



 

59

 

II – ASPECTOS DA OBRA DO ESPÍRITO SANTO DE DEUS 
 
a) O Espírito Santo vivifica 

 
O Espírito Santo tem o papel de dar vida a todas as criaturas, como 

está escrito: “Quando escondes o teu rosto, ficam perturbados; quando lhes 
tiras a respiração, morrem, e voltam para o pó. Quando envias o teu 
Espírito, são criados” (Salmos 104: 29, 30). 

Fica claro na Bíblia que o Espírito Santo dá e sustenta a vida. Em 
paralelo, o Espírito Santo também tem o papel de nos dar vida nova na 
regeneração. Jesus disse a Nicodemus: “o que é nascido da carne é carne; e o 
que é nascido do Espírito é espírito. Não te admires de eu te dizer: 
importa-vos nascer de novo” (Jo 3.6,7). 

Em sua Carta aos Romanos, Paulo afirma: “Se habita em vós o 
Espírito daquele que ressuscitou Jesus dentre os mortos, esse mesmo que 
ressuscitou o Cristo Jesus dentre os mortos vivificará também o vosso 
corpo mortal, por meio do seu Espírito, que em vós habita” (Rm 8:11). 

 
b) O Espírito Santo dá poder para o serviço  
 
- Ele capacitou Josué com habilidades de liderança e sabedoria (Nm 27.18; Dt 

34.9); 
- Ele veio poderosamente sobre Saul a fim de levantá-lo para a batalha contra 

os inimigos de Israel (1º Sm 11.6); 
- Ele se apossou de Davi, quando ungido rei (1º Sm 16.13), capacitando-o 

para cumprir a tarefa da realeza para a qual Deus o havia chamado; 
- Isaías predisse o tempo em que o Espírito Santo ungiria um Messias-Servo 

em grande plenitude e poder: “Repousará sobre ele o Espírito do Senhor, 
o Espírito de sabedoria e de entendimento, o Espírito de conselho e de 
fortaleza, o Espírito de conhecimento e de temor do Senhor” (Is 11.2-3); 

- A obra do Espírito Santo na Nova Aliança é mais plena do que na Antiga 
Aliança: “Eu rogarei ao Pai, e ele vos dará outro Consolador, para que 
esteja convosco para sempre, o Espírito da verdade, que o mundo não 
pode receber, porque não o vê nem o conhece. Mas vós o conheceis, pois 
habita convosco, e estará em vós” (Jo 14.16-17). 

- A obra capacitadora do Espírito Santo no Novo Testamento é vista primeiro, 
e de modo pleno, na unção e capacitação de Jesus como o Messias (Mt 3.16; 
Mc 1.11; Lc 3.22). Jesus foi para a tentação no deserto “cheio do Espírito 
Santo” (Lc 4.1). 

- Jesus disse que a profecia de Isaías foi cumprida nele: “O Espírito do 
Senhor está sobre mim, pelo que me ungiu para evangelizar os pobres; 
enviou-me para proclamar libertação aos cativos e restauração da vista 
aos cegos, para pôr em liberdade os oprimidos, e apregoar o ano 
aceitável do Senhor” (Lc 4.18-19); 



 

60

 

- O poder do Espírito Santo foi visto no ministério terreno de Jesus em vários 
momentos, e pode ser visto na vida de cada um dos seus filhos; 

- Outro grande exemplo da capacitação de todos os cristãos para o serviço é a 
atividade do Espírito Santo concedendo dons espirituais para equipar os 
crentes para o ministério: “Mas um só e o mesmo Espírito realiza todas 
estas coisas, distribuindo-as como lhe apraz, a cada um, 
individualmente” (1º Co 12.11); 

- Os dons espirituais em atuação representam um sinal da presença de Deus 
Espírito Santo na igreja; 

- Não podemos esquecer que a Palavra de Deus é “a espada do Espírito” (Ef 
6.17) na batalha espiritual. 

 
c) O Espírito Santo purifica o homem 
 

Em sendo esse membro da Trindade chamado de Espírito Santo, fica 
evidente que uma de suas principais atividades seja purificar-nos do pecado e 
tornar-nos mais santos na conduta prática. 

Quando as pessoas se tornam cristãs, o Espírito Santo realiza nelas 
uma obra inicial de purificação, efetuando um decisivo rompimento com os 
padrões do pecado que havia na vida delas antes. Após esse rompimento inicial, 
que ocorre na conversão, ele produz em nós o crescimento em santidade de 
vida. Produz o “fruto do Espírito” em nós “amor, alegria, paz, 
longanimidade, benignidade, bondade, fidelidade, mansidão, domínio 
próprio” (Gl 5.22-23), que são qualidades que refletem o caráter de Deus. 

Nunca devemos esquecer que é “pelo Espírito” que somos capazes 
de fazer morrer “os feitos do corpo” e crescer em santidade pessoal: “pois se 
viverdes segundo a carne, morrereis, mas, se pelo Espírito mortificares as 
obras do corpo, vivereis, porque todos os que são guiados pelo Espírito de 
Deus são filhos de Deus” (Rm 8.13-14). 
 
d) O Espírito Santo evidencia a presença de Deus 
 

O Espírito Santo glorifica a Jesus (Jo 16.14) e dá testemunho dele 
(Jo 15.26; At 5.32; 1 Jo 2.3; 1 Jo 4.2). Não obstante, o Espírito Santo também 
se fez conhecido em muitos momentos, através de fenômenos que indicavam 
sua atividade, tanto no Antigo como no Novo Testamento. (Ler Nm 11.25-26; 
Jz 14.6,19; 1 Sm 10.6, 10). 

No Novo Testamento, o Espírito Santo tornou a sua presença  
evidente, e de modo visível, quando desceu como uma pomba sobre Jesus (Jo 
1.32), e quando veio sobre os discípulos no Pentecostes como som de um vento 
impetuoso e como línguas visíveis de fogo (At 2.2-3). 

Jesus prometeu que o Espírito Santo em nós seria tão poderoso a 
ponto de parecer um rio de água viva fluindo do mais profundo do nosso 



 

61

 

interior (Jo 7.38), o que dá a entender que os cristãos estariam conscientes de 
uma presença que seria percebida de alguma maneira. Além disso, a concessão 
dos dons espirituais evidencia a presença de Deus Espírito Santo (1º Co 12.7-
11). 

Não resta dúvida que  um dos principais propósitos do Espírito 
Santo na Nova Aliança é manifestar a presença de Deus. E quando o Espírito 
Santo age de várias maneiras que possam ser percebidas por crentes e 
incrédulos, as pessoas são encorajadas a crer que Deus está perto, cumprindo 
os seus propósitos na igreja e abençoando o seu povo. 
 
e) O Espírito Santo guia e dirige o seu povo 
 

Ao lermos a Bíblia, constatamos que o Espírito Santo deu 
direcionamentos específicos a várias pessoas. Ele guiou Jesus ao deserto para o 
período da tentação (Mt 4.1; Lc 4.1). Essa direção era tão forte que Marcos 
chegou a dizer: “E logo o Espírito o impeliu para o deserto” (Mc 1.12). 

Em outros trechos das Escrituras, o Espírito Santo deu palavras 
diretas ao povo, dizendo a Filipe: “Aproxima-te desse carro e acompanha-o”. 
Também disse a Pedro que fosse com os três homens que chegaram até ele 
vindos da casa de Cornélio (At 10.19-20; 11.12). 

Um dos exemplos de clara direção do Espírito Santo é quando Ele 
transportou uma pessoa de um lugar para outro: “o Espírito do Senhor 
arrebatou a Filipe, não o vendo mais o eunuco[...] Mas Filipe veio a achar-
se em Azoto” (At 8.39-40). 

No entanto, a direção do Espírito Santo, na maioria das vezes, está 
evidenciada no dia-a-dia do cristão. A Bíblia diz que os filhos de Deus são 
“guiados” pelo Espírito Santo: “porque todos os que são guiados pelo 
Espírito de Deus são filhos de Deus” (Rm 8.14). 

“Por isso vos digo: vivam pelo Espírito, e de modo nenhum satisfarão 
os desejos da carne. Pois a carne deseja o que é contrário ao Espírito; 
e o Espírito, o que é contrário à carne. [...]. Ora, as obras da carne são 
manifestas: imoralidade sexual, impureza, lascívia, idolatria, 
feitiçaria, ódio, discórdia, ciúmes, ira [...] Mas o fruto do Espírito é: 
amor, alegria, paz, paciência, amabilidade, fidelidade, mansidão e 
domínio próprio. [...] Se vivemos pelo Espírito, andemos também pelo 
Espírito. Não sejamos presunçosos, provocando uns aos outros e 
tendo inveja uns dos outros” (Gl 5.16, NV1) 

Conforme a passagem, observamos o contraste entre os “desejos da 
carne” e os “desejos do Espírito”. A nossa vida deve ser uma constante 
resposta aos desejos do Espírito. 



 

62

 

A direção do Espírito Santo está diretamente ligada aos “desejos do 
Espírito” e ao afastamento dos “desejos da carne”, pois é Ele quem nos dirige e 
nos capacita a viver de acordo com sua vontade. 

O Espírito Santo também dá direcionamentos específicos quanto à 
escolha de pessoas para os ministérios ou funções na igreja: “Separai-me, 
agora, Barnabé e Saulo para a obra a que os tenho chamado” (At 13.2). 
 
f) O Espírito Santo nos dá segurança 
 

O Espírito Santo “testifica com o nosso espírito que somos filhos 
de Deus” (Rm 8.16) e nos fornece evidências da obra de Deus em nossa vida: 
“E nisto conhecemos que ele permanece em nós, pelo Espírito que ele nos 
deu” (1 Jo 3.24). Além de testificar que somos filhos de Deus, também nos 
garante que Deus permanece em nós. O fato de sabermos que “o que há em 
nós é maior do que o que está no mundo” (1 Jo 4.4), nos deixa seguros. 

 
g) O Espírito Santo ensina e ilumina 
 

O Espírito Santo também ensina o povo de Deus e ilumina esse povo 
para que possa entender os seus ensinamentos. Essa função pedagógica foi 
prometida por Jesus quando disse: “o Espírito Santo [...] vos ensinará todas 
as coisas e vos fará lembrar de tudo o que vos tenho dito” (Jo 14.26); e 
disse também: “ele vos guiará a toda verdade” (Jo 16.13). 

Jesus garantiu que, quando os seus discípulos fossem levados a 
julgamento por causa do seu nome, o Espírito Santo lhes ensinaria o que dizer.  
(Lc 12.12; cf Mt 10.20; Mc 13.11). 

A obra iluminadora do Espírito Santo é vista porque ele nos capacita 
a entender: “Nós, porém, não recebemos o espírito do mundo, mas o 
Espírito procedente de Deus,  para que entendamos as coisas que Deus nos 
tem dado gratuitamente” (1º Co 2.12, NVI). É em razão dessa iluminação 
que “o homem que não tem o Espírito não aceita as coisas que vem do 
espírito de Deus, mas o homem espiritual discerne todas as coisas” (1º Co 
12.14-15, NVI). 

Nós temos que orar continuamente para que o Espírito Santo nos dê 
sua iluminação, de forma que possamos entender corretamente as Escrituras e 
avaliarmos todas as situações de nossa vida. 
 
h) Outros aspectos da obra do Espírito Santo 

- Ele transmite a verdade (Jo 14.17; 15.26; 16.13; I Jo 5.7); 
- Ele transmite sabedoria (Dt 34.9; Is 11.2); 
- Ele dá conforto e liberdade (At 9.31 e 2º Co 3.17); 
- Ele traz justiça, paz e alegria (Rm 14.17); 
- Ele traz unidade à igreja (Ef 4.1-6; 2º Co 13.13); 



 

63

 

- Ele dá poder ao seu povo (At 1.8; 1º Co 2.4; 2 Tm 1.7); 
- Ele distribui dons (1º Co 12.11); 
- Ele convence o mundo acerca do pecado, da justiça e do juízo (Jo 16.8). 

 
III – DECLARAÇÃO DA CONVENÇÃO BATISTA 

BRASILEIRA SOBRE O ESPÍRITO SANTO DE 
DEUS 

 
O Espírito Santo, um em essência com o Pai e com o Filho, é pessoa 

divina (1). É o Espírito da Verdade (2). Atuou na criação do mundo e inspirou 
os homens a escreverem as Sagradas Escrituras (3). Ele ilumina os homens e os 
capacita a compreenderem a verdade divina (4). No dia de Pentecostes, em 
cumprimento final da profecia e das promessas quanto à descida do Espírito 
Santo, ele se manifestou de maneira singular e irrepetível, quando os primeiros 
discípulos foram batizados no Espírito, passando a fazer parte do corpo de 
Cristo que é a Igreja. Suas outras manifestações, constantes  no livro de Atos 
dos Apóstolos, confirmam a evidência da universalidade do dom do Espírito 
Santo a todos os que crêem em Cristo (5). O batismo no Espírito Santo sempre 
ocorre quando os pecadores se convertem a Jesus Cristo, que os integra, 
regenerados pelo Espírito, à Igreja (6). Ele dá testemunho de Jesus Cristo e o 
glorifica (7). Convence o mundo do pecado, da justiça e do juízo (8). Opera a 
regeneração do pecador perdido (9). Sela o crente para o dia da redenção final 
(10). Habita no crente (11). Guia-o em toda a verdade (12). Capacita-o para 
obedecer à vontade de Deus (13). Distribui dons aos filhos de Deus para a 
edificação do Corpo de Cristo e para o ministério da Igreja no mundo (14). Sua 
plenitude e seu fruto na vida do crente constituem condições para a vida cristã 
vitoriosa e testemunhante (15). 

(1) Gn 1.2; Jó 23,13; Sl 51.1; 139.7-12; Is 61.1-3; Lc 4.18,19; Jo 4.24; 
14.16.17; 15.26; Hb 9.14; I Jo 5.6,7; Mt 28.19; 

(2) Jo 16.13; 14.17; 15.26; 
(3) Gn 1.2; 1º Tm 3.16; 2º Pe 1.21; 
(4) Lc 12.12; Jo 14.16,17,26; 1º Co 2.10-14; Hb 9.8; 
(5) Jl 2.28-32; At 1.5; 2.1-3; Lc 24.29; At 2.41, 8.14-17; 10.44-47; 19.5-7; 

12.12-15; 
(6) At 2.38,39; 1º Co 12.12-15; 
(7) Jo 14.16,17; 16.13,14; 
(8) Jo 16.8-11; 
(9) Jo 3.5; Rm 8.9-11; 
(10) Ef 4.30; 
(11) Rm 8.9-11; 
(12) Jo 16.13; 
(13) Ef 5.16-25; 
(14) 1º Co 12.7-11; Ef 4.11-13; 
(15) Ef 5.18-21; Gl 5.22-23; At 1.8; 



 

64

 

 

6 – A DOUTRINA DA SALVAÇÃO 

 
I – INTRODUÇÃO 

 

O ensino a respeito da salvação ocupa lugar central na revelação de 
Deus em sua Palavra, sendo também central para a fé cristã. Todo o relato da 
história bíblica, desde a criação do mundo; a formação de um povo especial 
(Israel); a direção da História preparando o mundo para a vinda de Jesus, a Sua 
obra, ensinos, morte e ressurreição; a vinda do Espírito Santo; tudo gira em 
torno de um só propósito e plano: a salvação do homem por Deus. 

A falta de um conhecimento sólido da doutrina bíblica a respeito da 
salvação pode resultar em sérias distorções, danosas à vida do cristão, e 
prejudiciais ao desenvolvimento do reino de Deus diante da obra de 
evangelização e missões. Uma dessas distorções é a idéia de que a salvação é o 
processo de levar a humanidade ao desenvolvimento educacional e econômico, 
para que seja libertada dos males da ignorância e da miséria, sem levar em 
conta o livramento da alma, para viver eternamente com Deus, (como ensina a 
Teologia da Libertação e o Humanismo de maneira geral). Outro erro é o 
conceito de que uma pessoa salva por Jesus possa vir a perder a salvação, isto é, 
cair da graça. E, finalmente, existe também o erro de pensarmos que a salvação 
possa ser conquistada por esforços e méritos pessoais, por obediência a leis e 
realização de boas obras, como ensina o Espiritismo, por exemplo. 

Portanto, para que tenhamos absoluta segurança e paz, para sermos 
estimulados a pregar as Boas Novas a outras pessoas, e para nos mantermos 
fiéis seguidores da sã doutrina, em meio ao emaranhado de concepções e de 
crenças sem base bíblica, é absolutamente necessário conhecermos bem a 
doutrina da salvação. 

 
II – CONCEITO BÍBLICO DE SALVAÇÃO 
 

Para que se entenda perfeitamente o que é salvação, segundo o 
ensino das Escrituras, precisamos voltar ao livro de Gênesis. Como vimos no 
estudo sobre a doutrina do homem, Deus criou o homem com o propósito 
definido de formar, de uma semente, uma humanidade que o glorificasse. 
Tendo ordenado ao homem que o obedecesse, este, induzido por Satanás, a 
antiga serpente, desobedeceu. Como conseqüência desse pecado, a morte 
entrou na natureza humana, tanto a morte física, como a morte espiritual, 
trazendo assim a completa separação de Deus, como lemos em Romanos 3.23: 
“porque todos pecaram e destituídos estão da glória de Deus”. 



 

65

 

Com o ingresso do pecado no mundo, a humanidade se degenerou 
afastando-se do propósito original de Deus. O destino desse homem pecador, 
separado de Deus pela rebeldia do pecado, passou a ser a perdição eterna, no 
lugar preparado para Satanás e seus anjos, por toda a eternidade (Mateus 
25.41).  

A Bíblia diz: 

“Portanto, assim como por um só homem entrou o pecado no mundo, 
e pelo pecado, a morte, assim também a morte passou a todos os 
homens, porque todos pecaram” (Romanos 5:12). 

Em Adão, toda a raça humana pecou, perdeu-se. Deus, então, por 
seu grandioso amor, decretou salvar sua criação. Salvar de quê? Do domínio de 
Satanás e do pecado; decidiu salvar também dos resultados do pecado: a morte 
e a condenação ao inferno. Deus deseja tirar a humanidade do caminho em que 
está, para recolocá-la no rumo certo, e assim restaurá-la completamente. Por 
fim, Deus objetiva glorificar os salvos, para fazer deles, na consumação dos 
séculos, o seu povo, que haverá de habitar no céu eternamente, para o Seu 
louvor e serviço. 

A salvação é, portanto, o ato praticado em misericórdia e pelo poder 
de Deus, que consiste no resgate do homem da dominação de Satanás, das 
trevas, da morte e da perdição, transportando-o para o Seu próprio Reino: 

 
O ato amoroso de Deus consiste em libertar, perdoar, regenerar, 

adotar como filho, limpar dos pecados, justificar, dar a vida eterna, garantir a 
ressurreição do corpo e a habitação em glória, no lugar em que Jesus está, por 
toda a eternidade. A salvação, que começa com a libertação e a justificação, 
prossegue através do processo de santificação até o Dia do Senhor, quando Ele 
virá resgatar a sua herança. Então Ele dirá: “Vinde, benditos de meu Pai” 
(Mateus 25.34). 

 
III – A INICIATIVA DA SALVAÇÃO 
 

Deus é a origem da salvação (Apocalipse 7:10). A iniciativa da 
salvação é de Deus e se deve exclusivamente ao seu amor: 

“Porque Deus amou o mundo de tal maneira que deu o seu Filho 
unigênito, para que todo aquele que nele crê não pereça, mas tenha a 
vida eterna” (João 3.16). 

“Mas Deus dá prova do seu amor para conosco em que, quando 
éramos ainda pecadores, Cristo morreu por nós” (Romanos 5.8). 

“Ele nos libertou do império das trevas e nos transportou 
para o reino do Filho do seu amor, no qual temos a redenção, a 
remissão dos pecados” (Colossenses 1:13, 14). 



 

66

 

Na iniciativa divina, vemos a manifestação de sua soberania, e 
também outros dos seus atributos eternos, como: misericórdia, amor, graça, 
paciência, justiça, etc. 

A iniciativa de salvação da parte de Deus antecede a própria criação. 
Antes de criar o homem, Deus já tinha preparado a solução contra o pecado: 
Jesus, o Cordeiro de Deus, o Filho unigênito, que ofereceu a sua vida em 
resgate dos pecadores (Apocalipse 13:8). 

 
IV – O PLANO DE DEUS PARA A SALVAÇÃO 
 

Em Gênesis 3:15, Deus prometeu que mandaria aquele que 
esmagaria a cabeça da serpente, isto é, logo após a queda, Deus começa a 
revelar o Seu plano de salvação. Ele determinou que seu Filho daria o sangue 
em resgate dos pecadores, e que esse seria o único meio de redenção. Ele 
estabeleceu o decreto de que a salvação seria alcançada e conferida apenas 
através do arrependimento e da fé em Jesus como seu Filho e Salvador: 

“Porquanto Deus enviou o seu Filho ao mundo, não para que julgasse 
o mundo, mas para que o mundo fosse salvo por ele. Quem nele crê 
não é julgado; o que não crê já está julgado, porquanto não crê no 
nome do unigênito Filho de Deus(...) Por isso, quem crê no Filho tem a 
vida eterna; o que, todavia, se mantém rebelde contra o Filho não 
verá a vida, mas sobre ele permanece a ira de Deus” (João 3:17, 18, 
36). 

Nossa redenção é conseqüência da providência de Deus que, pelo 
Seu amor, nos deu vida em Cristo: “Mas Deus, sendo rico em misericórdia, 
pelo seu muito amor com que nos amou, estando nós ainda mortos em 
nossos delitos, nos vivificou juntamente com Cristo (pela graça sois salvos), 
e nos ressuscitou juntamente com ele, e nos fez sentar nas regiões celestes 
em Cristo Jesus” (Efésios 2.4-6). 

A salvação é, portanto, pelo favor imerecido de Deus, sem a 
participação de nossas boas obras. Essa graça é a disposição íntima de Deus em 
amar, buscar, salvar e recuperar para si mesmo o pecador, sem esperar da parte 
do perdido nenhum pagamento. A manifestação visível da graça de Deus foi a 
dádiva de Jesus Cristo oferecendo-se em sacrifício pelo pecador. 
 
V – O CUSTO DA SALVAÇÃO 
 

É importante entendermos que, embora a salvação não nos custe 
nada, visto que é pela graça de Deus, a Bíblia afirma que o preço pago por 
Deus foi o maior possível. O apóstolo Pedro apresenta-nos o preço da redenção, 
a saber, o sangue do Senhor Jesus Cristo. Ele emprega a figura da compra de 
escravos. Como pecadores éramos escravos da maneira vã de viver, ou do 
curso deste mundo (Efésios 2:2). Estávamos sob o domínio das paixões da 



 

67

 

carne, escravos da morte e de Satanás. Surge na História o Senhor Jesus, 
disposto a nos resgatar para si e para Deus, e o preço do resgate não foi prata, 
nem ouro; foi o Seu precioso sangue: 

“(...) sabendo que não foi mediante coisas corruptíveis, como prata ou 
ouro, que fostes resgatados do vosso fútil procedimento que vossos 
pais vos legaram, mas pelo precioso sangue, como de cordeiro sem 
defeito e sem mácula, o sangue de Cristo, conhecido, com efeito, antes 
da fundação do mundo, porém manifestado no fim dos tempos, por 
amor de vós que, por meio dele, tendes fé em Deus, o qual o 
ressuscitou dentre os mortos e lhe deu glória, de sorte que a vossa fé e 
esperança estejam em Deus” (1º Pedro 1.18-21). 

Jesus deixou a glória celestial, fez-se homem, assumiu a culpa dos 
pecados de todos os homens e deu a vida por causa deles. Este foi o preço que 
Deus pagou pela nossa libertação, pela nossa redenção, pela nossa salvação. 

 
VI – O PROCESSO DA SALVAÇÃO 
 

Como já vimos, a salvação é um dom gratuito que Deus tem 
oferecido a todos os homens. Para melhor compreensão desse processo divino 
em nós, estudaremos separadamente os diversos aspectos do processo de 
salvação. Cabe ressaltar que o crente já é possuidor de todas as bênçãos 
decorrentes da salvação, pois Jesus afirmou: “Em verdade, em verdade vos 
digo: quem crê em mim tem a vida eterna” (João 6:47). 

A salvação compreende a regeneração, o perdão dos pecados, a 
justificação, a adoção, a santificação e a glorificação. 

a) Regeneração 

A regeneração é o ato de Deus pelo qual ele nos dá uma nova vida 
espiritual. Essa mudança interior é operada pelo Espírito Santo na vida daquele 
que crê. O novo nascimento vem do alto: 

“A isto, respondeu Jesus: Em verdade, em verdade te digo que, se 
alguém não nascer de novo, não pode ver o reino de Deus. Perguntou-
lhe Nicodemos: Como pode um homem nascer, sendo velho? Pode, 
porventura, voltar ao ventre materno e nascer segunda vez? 
Respondeu Jesus: Em verdade, em verdade te digo: quem não nascer 
da água e do Espírito não pode entrar no reino de Deus. O que é 
nascido da carne é carne; e o que é nascido do Espírito é espírito. Não 
te admires de eu te dizer: importa-vos nascer de novo. O vento sopra 
onde quer, ouves a sua voz, mas não sabes donde vem, nem para onde 
vai; assim é todo o que é nascido do Espírito” (João 3:3-8). 

Sem essa mudança, o homem continuaria a ser um servo do pecado, 
pois a sua natureza ainda seria carnal, inclinada para o mal. Através do novo 



 

68

 

nascimento, Deus coloca em nós o desejo de servi-lo e obedecê-lo no íntimo. 
Ocorre uma transformação moral. A mudança operada é tão radical que a 
pessoa é chamada nova criatura (2º Coríntios 5:20; Gálatas 6:15). 

b) Perdão de pecados 

O perdão pressupõe o livramento da pena devida pelo pecado. O 
perdão dos pecados é concedido através de Cristo, pois nEle temos “a 
redenção, pelo seu Sangue, a remissão dos pecados, segundo a riqueza da 
Sua graça” (Efésios 1:7). A ira de Deus é contra toda impiedade e pecado 
(Romanos 1:18). Jesus é aquele que nos livra da ira futura de Deus, pois Ele 
pagou o preço da nossa redenção. Para que pudéssemos ser libertados do 
castigo devido pelos nossos pecados, era necessário que Jesus levasse sobre si 
essa culpa (Isaias 53). 

A bênção do perdão é concedida a todo aquele que se arrepende dos 
seus pecados e crê no sacrifício de Cristo em nosso lugar: 

“Arrependei-vos, pois, e convertei-vos para serem cancelados os 
vossos pecados” (Atos 3:19). 

“(...) o sangue de Jesus, seu Filho, nos purifica de todo pecado. (...) Se 
confessarmos os nossos pecados, ele é fiel e justo para nos perdoar os 
pecados e nos purificar de toda injustiça” (1º João 1:7,9). 

c) Justificação 

A justificação ocorre no momento da regeneração e do perdão dos 
pecados. O conceito bíblico de justificação tem sua origem no vocabulário 
jurídico. É o ato de um juiz absolver alguém que é acusado de um crime. O uso 
da palavra no Novo Testamento indica que a justificação é também uma 
declaração legal da parte de Deus. Poderíamos então definir a justificação 
como “um ato instantâneo e legal da parte de Deus pelo qual Ele considera 
nossos pecados perdoados e a justiça de Cristo como pertencente a nós e 
declara-nos justos à vista dEle” (Grudem, Wayne – Teologia Sistemática, 
pág. 604). 

Mas, em que sentido somos justificados? No momento da 
regeneração, Deus, considerando os méritos do sangue de Jesus, absolve o 
homem de seus pecados e o declara justo diante dEle mesmo. Essa declaração 
legal de justiça da parte de Deus inclui duas facetas: 

- Deus nos livra de pagarmos a penalidade dos pecados do passado, presente e 
futuro: 

“Agora, pois, já nenhuma condenação há para os que estão em Cristo 
Jesus” (Rm. 8:1). 

“Quem intentará acusação contra os eleitos de Deus? É Deus quem os 
justifica. Quem os condenará? É Cristo Jesus quem morreu ou, antes, 



 

69

 

quem ressuscitou, o qual está à direita de Deus e também intercede 
por nós” (Rm 8:33,34). 

- Deus nos declara possuidores dos méritos da perfeita justiça diante dEle. Isso 
acontece porque Ele nos imputa a justiça de Cristo, considerando-a como nossa. 
O sentido de imputar é “lançar na conta de alguém”. Deus, pela sua graça, 
“credita” a perfeita justiça de Cristo em nossa conta. 

“Que, pois, diremos ter alcançado Abraão, nosso pai segundo a carne? 
Porque, se Abraão foi justificado por obras, tem de que se gloriar, 
porém não diante de Deus. Pois que diz a Escritura? Abraão creu em 
Deus, e isso lhe foi imputado para justiça. Ora, ao que trabalha, o 
salário não é considerado como favor, e sim como dívida. Mas, ao que 
não trabalha, porém crê naquele que justifica o ímpio, a sua fé lhe é 
atribuída como justiça. E é assim também que Davi declara ser bem-
aventurado o homem a quem Deus atribui justiça, independentemente 
de obras: Bem-aventurados aqueles cujas iniqüidades são perdoadas, 
e cujos pecados são cobertos; bem-aventurado o homem a quem o 
Senhor jamais imputará pecado” (Romanos 4:1-8). 

“Justificados, pois, mediante a fé, temos paz com Deus por meio de 
nosso Senhor Jesus Cristo; por intermédio de quem obtivemos 
igualmente acesso, pela fé, a esta graça na qual estamos firmes: e 
gloriamo-nos na esperança da glória de Deus” (Romanos 5:1). 

“(...) ser achado nele, não tendo justiça própria, que procede de lei, 
senão a que é mediante a fé em Cristo, a justiça que procede de Deus, 
baseada na fé” (Filipenses 3:9). 

d) Adoção 

A adoção também se dá no momento da regeneração e é o ato pelo 
qual Deus nos introduz na sua família e nos concede todos os privilégios 
decorrentes disso. Como seres criados, nós somos, por natureza, filhos de Deus. 
Além disso, como pecadores, éramos considerados “filhos da ira” (Efésios 2:3) 
e, portanto, inimigos de Deus. O evangelho de João nos mostra que a adoção é 
uma exclusividade daqueles que crêem. 

“Mas, a todos quantos o receberam, deu-lhes o poder de serem feitos 
filhos de Deus, a saber, aos que crêem no seu nome” (João 1:12). 

A adoção nos traz outros grandes privilégios: 
- O cristão tem o privilégio de chamar a Deus de Pai. Dirigimo-nos a Ele, não 
como um escravo se dirige a seu senhor, mas como um filho se dirige ao pai. O 
próprio Deus, pelo seu Espírito, nos dá essa segurança (Romanos 8:15-16). Por 
causa da adoção, temos o privilégio de sermos dirigidos pelo Espírito Santo 
(Romanos 8:14). Outro grande privilégio da adoção, nem sempre reconhecido, 
é o fato de sermos corrigidos por Deus como filhos (Hebreus 12:5-7,10). Como 



 

70

 

filhos de Deus e co-herdeiros com Cristo, temos o privilégio de compartilhar 
tanto os seus sofrimentos quanto a sua glória futura (Rm 8:17). 

- Como filhos de Deus, somos membros da mesma família e assim podemos 
ser chamados “irmãos” e “irmãs” em Cristo (1º Coríntios 1:10, Tiago 1:2, 
Romanos 16:1, etc.). 

e) Santificação 

Conquanto a regeneração seja o início do processo de santificação, a 
obra ainda não está completa. O propósito da santificação é preparar-nos para o 
serviço no Reino de Deus e para a glória futura. “Santificação é uma obra 
progressiva da parte de Deus e do homem que nos torna cada vez mais 
livres do pecado e semelhantes a Cristo em nossa vida presente” (Grudem, 
Wayne – Teologia Sistemática, pág. 622). 

O crente, embora possua a nova natureza, tem que lutar contra a sua 
antiga natureza, enquanto estiver aqui neste mundo. A carne milita contra o 
Espírito, e o Espírito contra a carne (Gálatas 5:17). Esse mesmo Espírito nos 
habilita a continuarmos lutando, até o dia em que teremos a vitória final. 
Apesar de ser uma obra de Deus, pois é Ele quem santifica (1º Coríntios 6:11), 
somos exortados a buscar a santificação, condição essencial para andarmos 
com Deus e termos uma vida frutífera (Hebreus 12:14, 2º Coríntios 7:1, 
Romanos 12:1); 

f) Glorificação 

A glorificação é o último estágio do processo de salvação. Inclui a 
ressurreição para os que estiverem mortos quando da volta de Jesus, e a 
transformação dos nossos corpos mortais em corpos glorificados, adequados à 
vida futura. Essa “redenção de nosso corpo” (Romanos 8:23b) visa preparar-
nos perfeitamente para o serviço e o gozo da presença de Deus. O dia da nossa 
glorificação será um dia de grande vitória, pois será o dia da derrota da morte, 
o último inimigo a ser derrotado: 

“E, então, virá o fim, quando ele entregar o reino ao Deus e Pai, 
quando houver destruído todo principado, bem como toda potestade e 
poder. Porque convém que ele reine até que haja posto todos os 
inimigos debaixo dos pés. O último inimigo a ser destruído é a morte” 
(1º Coríntios 15:24-26). 

“E, quando este corpo corruptível se revestir de incorruptibilidade, e 
o que é mortal se revestir de imortalidade, então, se cumprirá a 
palavra que está escrita: Tragada foi a morte pela vitória. Onde está, 
ó morte, a tua vitória? Onde está, ó morte, o teu aguilhão?” (1º 
Coríntios 15:54-55). 

Essa é a nossa gloriosa esperança, não apenas nossa, mas de toda a 
criação que aguarda esse dia glorioso! 



 

71

 

“Porque para mim tenho por certo que os sofrimentos do tempo 
presente não podem ser comparados com a glória a ser revelada em 
nós.  A ardente expectativa da criação aguarda a revelação dos filhos 
de Deus. Pois a criação está sujeita à vaidade, não voluntariamente, 
mas por causa daquele que a sujeitou, na esperança de que a própria 
criação será redimida do cativeiro da corrupção, para a liberdade da 
glória dos filhos de Deus. Porque sabemos que toda a criação, a um só 
tempo, geme e suporta angústias até agora. E não somente ela, mas 
também nós, que temos as primícias do Espírito, igualmente gememos 
em nosso íntimo, aguardando a adoção de filhos, a redenção do nosso 
corpo” (Romanos 8:18-23). 

 
VII – A NOSSA RESPONSABILIDADE NA SALVAÇÃO 
 

Como já vimos, a salvação do pecador é obra exclusiva de Deus, e é 
concedida pela sua graça, através do sacrifício feito pelo Filho unigênito, Jesus 
Cristo. Deus decidiu salvar o homem, e definiu o meio de salvar. Nessa 
determinação, Deus estabeleceu as condições necessárias a serem cumpridas 
pelo pecador, para poder alcançar a salvação oferecida. Atender a essas 
condições é a responsabilidade do pecador, diante da manifestação do amor de 
Deus, de forma que possam ser perdoados, justificados, adotados como filhos, 
e venham a gozar as bênçãos da vida eterna. 

Como seres morais, portanto livres, podemos fazer escolhas e tomar 
decisões. Isso também se aplica ao nosso relacionamento com Deus e à 
salvação. Nessa capacidade de escolher, de decidir, de querer ou não querer, é 
que reside a responsabilidade fundamental do homem pela sua própria salvação. 

a) Devemos crer 

O Senhor Jesus pregava: “Arrependei-vos, e crede no evangelho” 
(Marcos 1.15). Paulo, ao escrever aos romanos, diz que Abraão foi justificado 
pela fé (Romanos 5.1); ao carcereiro de Filipos, Paulo exortou que cresse (Atos 
16.31). O próprio Senhor Jesus declarou: “Quem ouve a minha palavra, e crê 
naquele que me enviou, tem a vida eterna” (João 5.24). 

Crer, no sentido bíblico, é mais do que aceitar algo como verdadeiro. 
É confiar e submeter-se. Quem crê confia em Cristo para sua salvação, sabe 
que Jesus pode salvar, e que deseja salvar. E, finalmente, submete-se, entrega-
se a Ele, passando a segui-lo por toda a vida. 

b) Devemos nos arrepender 

Para que uma pessoa seja salva, não basta reconhecer o seu pecado. 
É necessário, também, que se arrependa dele. O verdadeiro arrependimento é 
muito mais que mero remorso. Consiste numa disposição íntima de rejeição do 
mal e do desejo sincero de praticar o bem. É a intenção de abandonar o pecado 
e viver uma nova vida diante de Deus. O termo “arrependimento” é tradução 



 

72

 

de uma palavra grega, metánoia, que significa mudança de mente. Por esse 
motivo, o ímpio é exortado a deixar o seu mau caminho (Isaias 55.7). 

c) Devemos invocar o nome de Jesus 

Invocar significa clamar, gritar, chamar em auxílio. O homem 
pecador, tomando consciência de sua situação de perdido, e querendo ser salvo, 
precisa clamar a Jesus e pedir que Ele o salve, a exemplo do cego Bartimeu e 
do ladrão da cruz. A Palavra de Deus é clara: “Todo aquele que invocar o 
nome do Senhor será salvo” (Romanos 10.13). 

d) Devemos confessar nossos pecados 

Confissão é quebrantamento. Nela não há lugar para o orgulho, a 
auto-apreciação, a justiça própria, a auto-indulgência, pois tudo cede lugar a 
um profundo constrangimento de quem reconhece que não é bom, e 
completamente incapaz de se livrar da culpa e da pena pelo pecado. Deus nos 
perdoa no momento em que, crendo em Jesus e nos arrependendo, lhe 
confessamos os nossos pecados. Essa confissão não precisa ser feita a nenhum 
homem, mas diretamente a Deus, porque somente ele pode perdoar os pecados, 
como nos diz a Bíblia: 

“Se confessarmos os nossos pecados, ele é fiel e justo para nos perdoar 
os pecados e nos purificar de toda injustiça” (1º João 1.9). 

“Se com a tua boca confessares a Jesus como Senhor, e em teu 
coração creres que Deus o ressuscitou dentre os mortos, serás salvo; 
pois é com o coração que se crê para a justiça, e com a boca se faz 
confissão para a salvação” (Romanos 10.9.10). 

e) Devemos receber a Cristo através de um convite pessoal 

Toda as condições estabelecidas por Deus, sobre as quais já falamos, 
culminam no ato do pecador receber o Senhor Jesus em seu coração. É a 
abertura do mundo interior do homem, do coração, da consciência, da vontade, 
da personalidade, enfim, de todo o seu ser, para que Jesus assuma o controle de 
tudo como Senhor. É a rendição; é o ajoelhar-se diante do Rei, é depor as 
armas e tornar-se seu servo. 

“Eis que estou à porta e bato; se alguém ouvir a minha voz, e abrir a 
porta, entrarei em sua casa, e com ele cearei, e ele comigo” 
(Apocalipse 3.20). 

 
VIII – O BATISMO COM O ESPÍRITO SANTO 
 

A colocação do tema no capítulo referente à Doutrina da Salvação 
decorre da nossa crença de que o batismo com o Espírito Santo, após a 
implantação da Nova Aliança e do derramamento do Espírito sobre toda a 
carne, ocorre no momento da conversão. 



 

73

 

Uma leitura completa e atenta do tópico será por demais 
esclarecedora, e, com certeza, todas as dúvidas sobre o tema serão eliminadas. 

Os textos abaixo servirão de base para todo o estudo: 

João 7:38, 39 – “Quem crer em mim, como diz a Escritura, do seu 
interior fluirão rios de água viva. Isto ele disse com respeito ao 
Espírito que haviam de receber os que nele cressem: pois o Espírito 
até aquele momento não fora dado, porque Jesus não havia sido ainda 
glorificado”. 

João 14:16, 17 – “E eu rogarei ao Pai, e ele vos dará outro Consolador, 
a fim de que esteja para sempre convosco, o Espírito da verdade, que 
o mundo não pode receber, porque não o vê, nem o conhece; vós os 
conheceis, porque ele habita convosco e estará em vós”. 

Na atualidade, o tema Batismo com o Espírito Santo tem sido 
motivo de muitos debates e discussões nas faculdades, seminários e institutos 
teológicos, sem contar com as inúmeras divisões geradas na Igreja de Jesus 
Cristo no século XX, muitas vezes decorrentes de uma exegese equivocada e 
de uma hermenêutica desprovida de princípios basilares para uma boa 
compreensão e aplicação do texto bíblico. 

O grande ponto de tensão com os irmãos pentecostais é a resposta ao 
questionamento a respeito da existência ou não de um Batismo com o Espírito 
Santo posterior e distinto da conversão. 

Nós entendemos que o Batismo com o Espírito Santo ocorre no 
momento da conversão, e explicaremos biblicamente o nosso entendimento. 

O movimento pentecostal, surgido no início do século nos Estados 
Unidos, e cuja maior representante brasileira é a Igreja Assembléia de Deus, 
defende a doutrina de que todo crente deve buscar a experiência de um batismo 
com o Espírito Santo posterior à conversão, cuja evidência inicial se dá com o 
falar em outras línguas. 

Diante do exposto, os objetivos principais do tópico são:             

 1º - avaliar a doutrina pentecostal do Batismo com o Espírito Santo, buscando 
confrontá-la com o texto bíblico, visando uma melhor compreensão do tema;  

2º - Defender uma interpretação, a nosso ver mais correta, das passagens 
bíblicas utilizadas como base para essa doutrina; 3º - Buscar na Bíblia 
explicação e respaldo para as experiências espirituais que têm freqüentemente 
ocorrido na vida de muitos irmãos em momentos posteriores à conversão, 
propondo uma modificação terminológica para as referidas experiências, que 
os pentecostais chamam de Batismo com o Espírito Santo. 



 

74

 

a) Argumentos pentecostais para a doutrina do B.E.S.6 

Os pentecostais alegam primeiramente que os discípulos de Jesus 
eram crentes nascidos de novo muito antes do dia de Pentecostes, talvez 
durante a vida e o ministério de Jesus, mas com certeza na hora em que Jesus, 
após a sua ressurreição, “soprou sobre eles e disse-lhes: Recebereis o 
Espírito Santo” (cf. Jo 20.22). 

Como segundo passo para justificar a sua doutrina, os pentecostais 
argumentam que Jesus ordenou aos seus discípulos que “não se ausentassem 
de Jerusalém, mas que esperassem a promessa do Pai” (At 1.4), dizendo-
lhes: “sereis batizados com o Espírito Santo, não muito depois destes dias 
(At 1.5), afirmando também que: “recebereis poder ao descer sobre vós o 
Espírito Santo”. 

Quando chegou enfim o dia de Pentecostes, línguas de fogo 
pousaram sobre eles, “todos ficaram cheios do Espírito Santo e passaram a 
falar em outras línguas, segundo o Espírito lhes concedia que falassem” 
(At 2.4). Para os pentecostais isso mostra claramente que eles receberam um 
batismo no (ou com o)7 Espírito Santo e que embora os discípulos fossem 
nascidos de novo muito antes do Pentecostes, nesse dia eles receberam um 
“batismo com o Espírito Santo” que resultou em grande capacitação para o 
ministério e também no falar em línguas como evidência inicial desse batismo. 

Para justificar a validade do padrão, segundo o qual as pessoas 
primeiro nascem de novo e mais tarde são batizadas com o Espírito Santo, os 
pentecostais utilizam passagens como Atos 8, onde os samaritanos se tornaram 
cristãos quando “deram crédito a Filipe, que os evangelizava a respeito do 
reino de Deus e do nome de Jesus Cristo” (At 8.12), mas só mais tarde 
receberam o Espírito Santo quando os apóstolos Pedro e João vieram de 
Jerusalém e oraram por eles (At 8.14-17). 

Outra passagem muito utilizada pelos pentecostais é Atos 19, em 
que Paulo chegou até a cidade de Éfeso e encontrou “alguns discípulos” (At 
19.1). Entretanto, “impondo-lhes Paulo as mãos, veio sobre eles o Espírito 
Santo; e tanto falavam em línguas como profetizavam” (At 19.6). 

Com base nos textos citados e, às vezes com base no capítulo 10 de 
Atos, que fala da conversão de Cornélio, os pentecostais argumentam que os 
crentes atuais, assim como os apóstolos, devem pedir a Jesus um “batismo com 
o Espírito Santo” e, desse modo, seguir o padrão de vida dos discípulos. 
Argumentam também que, se recebermos o B.E.S., isso resultará em muito 
mais poder para o ministério em nossa vida, exatamente como aconteceu na 
vida dos discípulos, e também no falar em línguas como evidência inicial. 

 

                                                 
6 B.E.S. será a sigla utilizada quando nos referirmos ao Batismo com o Espírito Santo. 
7 Não importa muito se traduzimos a frase grega em pneumati por “no Espírito” ou “com o Espírito”, 
porque ambas são traduções aceitáveis e parece que usam essas duas expressões indiferentemente. 



 

75

 

b) A Bíblia e o “batismo com o Espírito Santo” 

Em toda a Bíblia só existem sete passagens que se referem à 
expressão batismo com o Espírito Santo.8 

Nas quatro primeiras passagens, João Batista fala de Jesus e prediz 
que ele batizaria com o Espírito Santo, senão vejamos: 

1 – Mateus 3.11: “Eu vos batizo com água, para arrependimento; 
mas aquele que vem depois de mim é mais poderoso do que eu, cujas sandálias 
não sou digno de levar. Ele vos batizará com o Espírito Santo e com fogo”. 

2 – Marcos 1.8: “Eu vos tenho batizado com água; ele, porém, vos 
batizará com o Espírito Santo”. 

3 – Lucas 3.16: “Eu, na verdade, vos batizo com água, mas vem o 
que é mais poderoso do que eu, do qual não sou digno de desatar-lhe as 
correias das sandálias: ele vos batizará com o Espírito Santo e com fogo”. 

4 – João 1.33:  “Aquele, porém, que me enviou a batizar com água 
me disse: Aquele sobre quem vires descer e pousar o Espírito, esse é o que 
batiza com o Espírito Santo. 

Com base nas passagens, não podemos chegar a conclusões exatas 
do que seria o batismo com o Espírito Santo, mas certamente somos capazes de 
entender através da exegese e da análise histórico-cultural que o batismo de 
João Batista era a porta de entrada para um grupo, um corpo de discípulos que 
o seguiam. 

Que João almejava conceder ao remanescente leal uma existência 
distinta e reconhecível como um novo grupo de pessoas, é sugerido pela 
declaração do historiador judeu Flávio Josefo (Antiguidades xviii.5.2) de que 
João era um “homem bom que ordenava os judeus a: praticarem a virtude, 
serem justos uns para com os outros e piedosos para com Deus, e que se 
formassem num grupo por meio do batismo”.9 

Essas palavras de Josefo nos dizem claramente que João formou 
uma comunidade religiosa na qual se entrava por meio do batismo nas águas. 

A 5ª e 6ª passagens que se referem ao batismo com o Espírito Santo 
encontram-se em Atos 1.5 e Atos 11.16: 

5 – Atos 1.5: “João, na verdade, batizou com água, mas vós sereis 
batizados com o Espírito Santo, não muito depois destes dias”. 

6 – Atos 11.16: “Então me lembrei da palavra do Senhor, quando 
disse: João, na verdade batizou com água, mas vós sereis batizados com o 
Espírito Santo”. 

                                                 
8 A tradução usada neste tópico é a Almeida Revistas e Atualizada. 
9 In História dos Hebreus. Obra Completa, CPAD. 



 

76

 

À margem de toda interpretação do que seja o batismo com o 
Espírito Santo, não podemos deixar de entender que esse fenômeno celestial 
ocorreu realmente no dia de Pentecostes, conforme relata Atos 2.4: “o Espírito 
Santo caiu com grande poder sobre os discípulos e os que estavam juntos 
falaram em outras línguas, e cerca de três mil pessoas se converteram”. 

Fato notório é que em todos os seis versículos os escritores bíblicos 
usam quase exatamente a mesma expressão em grego, havendo algumas 
variações na ordem da palavra ou no tempo do verbo para ajustar a frase”10. 

A última passagem contida no Novo Testamento encontra-se na 
primeira epístola de Paulo aos Coríntios: 

7 – 1 Coríntios 12.13: “Pois em um só corpo todos nós fomos 
batizados em um único Espírito: quer Judeus, quer gregos, quer escravos, quer 
livres. E a todos nós foi dado beber de um único Espírito”. 

O grande problema hermenêutico dessa passagem é sabermos se a 
mesma se refere ou não ao mesmo fenômeno aludido nos outros seis versículos. 

Muitas traduções inglesas são diferentes e trazem o versículo da 
seguinte maneira: “Pois por um só Espírito todos nós fomos batizados em um 
corpo”. 

Com base nas traduções, os irmãos pentecostais concluem que esse 
versículo não se refere ao batismo com o Espírito Santo, mas a algum outro 
evento, pois argumentam que em todos os outros seis versículos é Jesus quem 
batiza as pessoas, e o “elemento” (paralelo à água no batismo físico) é o 
Espírito Santo, e, no caso da passagem em comento, quem batiza é o próprio 
Espírito Santo. 

Assim sendo, os pentecostais dizem que 1º Co 12.13 não deve ser 
levado em conta quando questionamos o que o Novo Testamento quer dizer 
com “batismo com o Espírito Santo”. 

O ponto crucial da questão é que a interpretação léxico-sintática 
correta deste versículo pode ser a solução do problema, quando se quer 
defender a tese de que o batismo com o Espírito Santo é um evento que 
coincide com a conversão e ocorre com todos os crentes. 

No versículo, Paulo afirma que o batismo no/com/pelo Espírito 
Santo nos faz membros do corpo de Cristo. Se essa passagem se refere ao 
batismo com o Espírito Santo, mesmo evento tratado nas outras seis passagens, 
Paulo está dizendo que ele aconteceu a todos os coríntios quando eles se 
tornaram membros do corpo de Cristo, isto é, quando eles se tornaram 
cristãos. Afinal, foi o evento que os tornou membros da igreja do Senhor Jesus. 

                                                 
10 Em todas as passagens a expressão utilizada é o verbo baptizo (batizar) unido à frase preposicional 
em pneumati hagio (em [ou com] o Espírito Santo), com exceção de Marcos, que omite a preposição 
en. 



 

77

 

Se tal conclusão é a correta, o argumento pentecostal de um batismo 
com o Espírito Santo diferente da conversão se torna falível. 

É bem verdade que, se levarmos em consideração algumas traduções 
inglesas, somos impulsionados a concluir que as afirmações de Paulo em         
1 Co 12.13 podem não se referir ao B.E.S., mas a outro evento cujo significado, 
curiosamente, ainda está oculto para os pentecostais. 

Entretanto, o texto bíblico em grego de 1º Co 12.13 utiliza 
expressões quase idênticas às utilizadas nas seis outras passagens retro-citadas, 
referindo-se a elas como o mesmo evento, ou seja, o batismo com o Espírito 
Santo, senão vejamos: 

Paulo diz em heni pneumati [...] ebaptishemen (“em um Espírito [...] 
fomos batizados”). 

Excetuando-se a referência a “um Espírito” ao invés de “o Espírito 
Santo”, todos os demais elementos são iguais, o que por amor à hermenêutica 
bíblica nós somos obrigados a interpretar todos os sete versículos como sendo 
referências ao B.E.S. 

A principal implicação da conclusão é que, pelo menos no que 
concerne ao apóstolo Paulo, o batismo com o Espírito Santo ocorria no 
momento da conversão, pois ele afirma que todos os cristãos de Corinto 
receberam esse batismo e, por isso, se tornaram membros do corpo de Cristo. 

Como decorrência, observamos que, do mesmo modo que as pessoas 
se tornavam discípulos de João Batista através do batismo com água, os crentes 
se tornam discípulos e corpo de Cristo após o batismo com o Espírito Santo de 
Deus, que ocorre na conversão. 

Desse modo, as palavras de João nos evangelhos passam a lançar luz 
sobre essa análise hemenêutica, pois ele disse que batizava com água, mas que 
Jesus batizaria com o Espírito Santo.  

Diante do exposto, não podemos afirmar que o B.E.S. tratado na 
Bíblia é uma experiência posterior à conversão, como pensam os nossos irmãos 
pentecostais, mas sim uma manifestação  de Deus sobre as nossas vidas no 
momento da conversão. 

c) O batismo com o Espírito Santo e o livro de atos dos apóstolos 

Como já vimos, a expressão “batismo com o Espírito Santo” ocorre 
duas vezes no livro de Atos dos Apóstolos (At 1.5 e At 11.16). Entretanto, é 
em Atos 2 que a promessa se cumpriu pela primeira vez, quando o Espírito 
Santo caiu com grande poder sobre os discípulos e os que estavam juntos. 

Até o presente momento estamos tentando defender a tese de que o 
batismo como o Espírito Santo ocorre no momento da conversão. Mas, então, 
como podemos justificar o ocorrido em Atos 2, com homens e mulheres que já 
eram discípulos de Jesus e que com certeza já eram crentes no momento do 
derramamento do Espírito Santo?  O problema continua quando lemos Atos 8, 



 

78

 

que fala dos samaritanos que se converteram com a pregação de Filipe, mas só 
depois que Pedro e João chegaram é que receberam o Espírito Santo. 

Afinal, por que o batismo com o Espírito Santo ocorreu depois da 
conversão dos discípulos, dos samaritanos e dos efésios, conforme tratam os 
capítulos 2, 8 e 19 de Atos, em uma aparente justificativa para a doutrina 
pentecostal do B.E.E.? 

Quando nós lemos as narrativas do Antigo Testamento, raramente 
pensamos que as mesmas servem de padrão para o comportamento cristão e/ou 
para a vida da igreja atualmente. Certamente, jamais utilizaríamos como forma 
de descobrir a vontade de Deus, colocar uma lã fora e esperar que Deus a 
molhe ou a deixe seca como fez com Gideão. 

Do mesmo modo, os crentes atuais não deixarão de cortar os seus 
cabelos por receio de perderem as suas forças, seguindo o exemplo de Sansão. 

O mesmo comportamento não ocorre quando nós nos deparamos 
com o livro de Atos, pois tendemos a querer incorporar os seus acontecimentos 
à vida da igreja atual, com força de doutrina. 

No dizer de Gordon D. Fee & Douglas Stuart: “Raras vezes, 
portanto, pensamos que as histórias do Antigo Testamento estabelecem 
precedentes bíblicos para as nossas vidas. Do outro lado, esta é a maneira 
normal para os cristãos lerem Atos. Não somente nos conta a história da igreja 
primitiva, como também nos serve como o modelo normal para a igreja de 
todos os tempos. E esta é exatamente a nossa dificuldade hermenêutica”11. 

De um modo geral, grande parte dos movimentos evangélicos 
tendem a “restaurar” as práticas e acontecimentos ocorridos em Atos, como se 
tudo o que ocorreu na igreja do primeiro século deva ser observado como regra 
para nós hoje. 

O que os pentecostais tentam restaurar são os acontecimentos 
relacionados ao batismo com o Espírito Santo ocorridos em Atos 2,8,10 e 19, 
incorporando-os como regra na vida da igreja atual. Entretanto, o primeiro 
passo para uma hermenêutica sadia desse livro é lermos Atos levando em 
consideração o “movimento” natural do livro em cumprimento às 
determinações de Jesus contidas em At 1.8: “Mas receberão poder quando o 
Espírito Santo descer sobre vocês, e serão minhas testemunhas em 
Jerusalém, em toda a Judéia e Samaria, e até os confins da terra”. 

Não é coincidência que Lucas, no relato histórico da vida da Igreja 
Primitiva, tenha dividido o livro da seguinte maneira: expansão geográfica do 
Evangelho em Jerusalém (caps 1-7), em Samaria e Judéia (caps 8-10) e nos 
confins da terra (caps 11-28). 

                                                 
11 In Entendes o que lês? Pág. 79, Ed. Vida Nova. 



 

79

 

Sem deixarmos de lado a compreensão desse “movimento do 
Espírito Santo” na realização da história da igreja primitiva, passaremos a 
analisar as passagens que vêm sendo utilizadas pelos irmãos pentecostais para 
respaldar a doutrina do batismo com o Espírito Santo após a conversão. 

d) A experiência dos discípulos com o B.E.S (Atos 2) 

Não podermos negar que os discípulos já eram regenerados no dia 
de Pentecostes. Quando Pedro disse a Jesus “tu és o Cristo, o Filho do Deus 
vivo” (Mt 16.16), estava em evidência uma obra regeneradora do Espírito 
Santo em seu coração, pois o próprio Jesus disse: “não foi carne e sangue que 
to revelaram, mas meu Pai, que está nos céus” (Mt 16.17). 

Conforme Mt 8.26, os discípulos eram homens de pequena fé, mas 
possuíam fé no Senhor Jesus. 

Jesus também havia falado que: “Ninguém pode vir a mim se o Pai, 
que me enviou, não o trouxer” (Jo 6.44), e, com certeza, os discípulos tinham 
ido e seguido a Jesus, pois eram seus discípulos. 

Jesus também pediu a Pedro que cuidasse dos Seus cordeiros (Jo 
21.15-17, e isso também indicava que Pedro era discípulo Seu. 

Em João 20.21-22, Jesus disse: “Assim como o Pai me enviou, eu 
também vos envio. E, havendo dito isto, soprou sobre eles e disse-lhes: 
Recebei o Espírito Santo”.  

Mas, afinal, por que os discípulos já sendo convertidos passaram 
posteriormente (Atos 2) pela experiência do batismo com o Espírito Santo? 

O teólogo Wayne Grudem12 lança uma grande luz sobre a aparente 
contradição quando afirma que: “Devemos entender que o dia de Pentecostes é 
muito mais que um evento específico na vida dos discípulos de Jesus e 
daqueles que estavam com eles. O dia de Pentecostes foi o ponto de 
transição entre a obra e ministério do Espírito Santo na Antiga Aliança e a 
obra e ministério do Espírito Santo na Nova Aliança. Obviamente, o 
Espírito Santo esteve agindo através de todo o Antigo Testamento, pairando 
por sobre as águas no primeiro dia da criação (Gn 1.2), capacitando pessoas 
para o serviço a Deus, para a liderança e para a profecia (Êx 31.3; 35.31; Dt 
34.9; Jz 14.6; 1º Sm 16.13; Sl 51.11, etc.). Mas, durante esse tempo, a obra do 
Espírito Santo na vida de indivíduos era, em geral, realizada com menos 
poder”. 

Conforme João 7:38, 39 e João 14:16, 17, o Espírito Santo só 
poderia ser concedido após a glorificação de Jesus. 

O pentecostal Stanley M. Horton, num comentário exegético de 
Atos 2:4, talvez sem perceber a importância de seu posicionamento no ataque 
da própria doutrina pentecostal do B.E.S., disse: 13  “Agora, que Deus 
                                                 
12 In Teologia Sistemática, pág. 640, Ed. Vida Nova, 1ª ed. 1999. 
13 In O Livro de Atos, pág. 29, Editora Vida, 4ª imp., 195. 



 

80

 

reconhecera a Igreja como o novo templo, o passo seguinte era derramar o 
Espírito sobre os membros do corpo”. 

Horton entende que houve uma mudança na ação do Espírito Santo 
sobre a humanidade, pois enquanto o Tabernáculo era o lugar da habitação de 
Deus, hoje é a Igreja o lugar da habitação do Seu Espírito, e a Igreja é o corpo 
de crentes de todos os lugares do mundo em todas as épocas.  Assim sendo, 
todo crente, como parte desse corpo, recebeu o batismo com o Espírito Santo, 
que não é privilégio de algumas partes do corpo, mas de todo o corpo. 

Ante o exposto, podemos afirmar que o dia de Pentecostes 
inaugurou uma nova etapa da ação do Espírito Santo sobre a humanidade, 
uma etapa muito mais poderosa. 

Na Antiga Aliança, a ação do Espírito Santo veio apenas sobre 
algumas pessoas com poder expressivo para o ministério, mas Moisés ansiava 
pelo dia em que o Espírito Santo seria derramado sobre todo o povo de Deus: 
“tomara todo o povo do Senhor fosse profeta, que o Senhor lhes desse o 
seu Espírito!” (Nm 11.29). 

Não resta dúvida que o dia de Pentecostes foi um momento sublime 
e extraordinário na história do mundo, pois naquele dia o Espírito Santo 
começou a atuar entre o povo de Deus com o poder da Nova Aliança. 

Esse fato nos ajuda a entender o que ocorreu com os discípulos no 
Pentecostes. Eles receberam uma nova e extraordinária capacitação do Espírito 
Santo porque viviam na época da transição entre a obra do Espírito Santo na 
Antiga Aliança e a obra do Espírito Santo na Nova Aliança. 

Com base no que vimos, podemos concluir que os discípulos só 
tiveram a experiência do batismo com o Espírito Santo após a conversão 
porque viveram numa época de transição na obra do Espírito Santo. Assim 
sendo, atualmente não faz sentido que primeiro vivamos uma experiência mais 
fraca com o Espírito Santo, própria da Antiga Aliança, para depois recebermos 
uma obra mais poderosa, típica da Nova Aliança. Não podemos nos esquecer 
que a Nova Aliança já foi implantada, e que o Espírito Santo habita em 
todos os crentes a partir da conversão. 

e) O pentecostes de Samaria (Atos 8) 

Talvez o tópico anterior tenha servido para esclarecer a mente de 
alguns irmãos quanto ao batismo com o Espírito Santo. Entretanto, será muito 
fácil desfazer tudo o que foi dito, se não analisarmos cuidadosamente a 
passagem que se refere à conversão dos samaritanos e o posterior B.E.S. com a 
vinda de João e Pedro (Atos 8). 

Se o dia de Pentecostes, comemorado em Jerusalém naquele ano, foi  
o marco da transição da ação do Espírito Santo sobre a humanidade, como 
podemos explicar idêntica e posterior ocorrência com o povo de Samaria? 



 

81

 

Será que o ocorrido em Samaria não é um exemplo convincente para 
provar a doutrina pentecostal do B.E.S.? 

Se os samaritanos já eram convertidos no momento em que João e 
Pedro chegaram, por que o B.E.S. só ocorreu depois da conversão? 

A animosidade entre judeus e samaritanos era algo muito evidente 
no tempo dos apóstolos, inclusive a própria Bíblia afirma que: “os judeus não 
se dão com os samaritanos” (Jo 4.9). 

Os líderes judeus viam nos samaritanos um povo inferior, pois se 
tratava de uma raça mista formada por ancestrais judeus e gentios. Além disso, 
não podemos olvidar que os próprios apóstolos carregavam em sua formação 
religiosa essa herança estigmatizante com relação aos vizinhos samaritanos. 

Mas Deus, em sua majestosa providência, aguardou, de maneira 
soberana, para dar aos samaritanos a capacitação da Nova Aliança do Espírito 
Santo diretamente pelas mãos dos apóstolos (At 8.14-17), de forma que ficasse 
evidente aos principais líderes da comunidade de Jerusalém, e aos próprios 
discípulos (que eram judeus), que os samaritanos não eram cidadãos de nível 
inferior, mas membros plenos da igreja. 

Wayne Gruden 14  nos ajuda a esclarecer o evento ora tratado da 
seguinte maneira: “Dessa forma, o evento em Atos 8 foi uma espécie de 
“Pentecostes de Samaria”, um derramamento especial do Espírito Santo sobre 
o povo de Samaria, uma raça mista formada por ancestrais judeus e gentios, de 
modo que se tornasse evidente a todos que as bênçãos plenas e o poder do 
Espírito Santo, pertencentes à Nova Aliança, tinham vindo também a esse 
grupo de pessoas e não estavam limitadas apenas aos judeus. Como esse é um 
evento especial na história da redenção, no processo em que o padrão de Atos 
1.8 se concretiza no livro de Atos, não é um padrão a ser repetido por nós hoje. 
É simplesmente parte da transição entre a experiência com o Espírito Santo na 
Antiga Aliança e a experiência com o Espírito Santo na Nova Aliança”. 

Assim sendo, para nós hoje não faz nenhum sentido 
experimentarmos primeiro a Velha Aliança para depois vivermos a Nova 
Aliança com o Senhor Jesus Cristo. 

f) A experiência de Cornélio e dos Efésios (Atos 10 e 19) 

É simples a solução hemenêutica para o que aconteceu com Cornélio, 
pois nada nas Escrituras comprova que ele já era convertido antes de Pedro 
chegar e pregar-lhe o Evangelho. Certamente ele ainda não havia confiado em 
Cristo para que pudesse receber a salvação. 

Em suma, Cornélio não creu primeiro na morte e ressurreição de 
Jesus pela vida dele para que depois tivesse uma segunda experiência posterior 
à conversão. Logo, ele recebeu o batismo com o Espírito Santo no momento 
em que se converteu ouvindo as palavras de Pedro (Atos 10). 
                                                 
14 In Teologia Sistemática, pág. 643, Ed. Vida Nova, 1ª ed., 1999. 



 

82

 

Cornélio foi um dos primeiros exemplos de como o Evangelho foi 
levado “até os confins da terra”. 

Não podemos deixar de entender o “movimento do Espírito Santo” 
agindo para que as determinações de Jesus em Atos 1:8 fossem cumpridas. 

Se lermos todo o capítulo 10 de Atos, observamos que Deus quis 
também mostrar a Pedro que, além dos judeus e samaritanos, as obras novas 
também eram para os gentios (Cornélio era um centurião romano), ou seja, a 
experiência de Cornélio funciona como um marco da ação do Espírito fora dos 
limites do judaísmo e em direção ao mundo, e não como determinismo 
doutrinário acerca do B.E.S. 

Quanto aos efésios (Atos 19), Grudem15 afirma que: “mais uma vez 
encontramos uma situação de algumas pessoas que não tinham realmente 
ouvido o Evangelho da Salvação por meio de Cristo. Elas tinham sido 
batizadas no batismo de João Batista (At 19.3); portanto eram, provavelmente, 
pessoas que tinham ouvido João Batista pregar (ou tinham conversado com 
quem havia ouvido sua pregação) e tinham sido batizadas “no batismo de 
João” (At 19.3) como sinal de que estavam arrependidas dos seus pecados e 
preparando a si mesmas para o Messias que estava por vir. Com certeza não 
tinham ouvido da morte e ressurreição de Cristo, pois nem sequer tinham 
ouvido que existia o Espírito Santo (At 19.2). 

Concluímos, portanto, que os “discípulos” de Éfeso eram 
“discípulos” apenas pelo fato de terem sido seguidores de João Batista e que 
ainda estavam aguardando a vinda do Messias. Eles não tinham o 
entendimento correto a respeito da Nova Aliança (At 19.1-2), mas, quando 
ouviram os ensinamentos acerca de Jesus, creram e receberam o poder do 
Espírito Santo digno do Evangelho do Senhor ressurreto. 

Diante do exposto, fica claro que a experiência dos irmãos de Éfeso 
não deve servir de padrão para nós, pois, quando ouvimos falar de Cristo, não 
ficamos aguardando a sua primeira vinda, mas ficamos sabendo de sua vida, 
morte e ressurreição, e, assim que nos convertemos, já tivemos uma 
experiência poderoso com o Espírito Santo de Deus, própria da Nova Aliança. 

g) O silêncio de Deus no restante do Novo Testamento 

Talvez os pentecostais possam até ter algum argumento contrário ao 
que foi exposto, mas certamente não saberão responder ao seguinte 
questionamento: Se o batismo com o Espírito Santo deve ser buscado após a 
conversão, por que não há nenhuma exortação de Deus quanto à necessidade 
dessa busca em passagens neo-testamentárias prescritivas? 

As cartas paulinas estão repletas de conselhos, exortações, palavras 
de ânimo, etc. Diante disso, por que Paulo não fez nenhuma menção quanto à 

                                                 
15 In Teologia Sistemática, pág. 644, Ed. Vida Nova, 1ª ed., 1999. 



 

83

 

necessidade de se buscar o batismo com o Espírito Santo posterior à conversão 
em suas numerosas epístolas? 

A resposta é uma só: Deus nunca quis que os acontecimentos 
relatados em Atos sobre o B.E.S. (passagens descritivas) servissem de doutrina 
(passagens prescritivas) para a igreja que foi surgindo após a transição da obra 
do Espírito Santo sobre a humanidade. O dia de Pentecostes foi um marco na 
ação do Espírito Santo sobre a igreja e não uma marca que deveria 
acompanhar a igreja como fonte de doutrina e, principalmente, de divisão. 

A única exortação de Deus quanto ao batismo com o Espírito Santo, 
visando a unidade do corpo de Cristo, é a seguinte: “Pois em um só corpo 
todos nós fomos batizados em um único Espírito: quer judeus, quer gregos, 
quer escravos, quer livres. E a todos nós foi dado beber de um único Espírito” 
(1º Co 12.13). 

Se estudarmos detidamente a história da igreja, observaremos que 
em muitas épocas tentou-se dividi-la em duas categorias de crentes, tais como: 
cristãos batizados no Espírito / cristãos comuns; cristãos comuns/ “discípulos”, 
etc. 

A Igreja Católica Romana, e.g., possui três categorias: cristãos 
comuns, sacerdotes e santos. 

Embora saibamos que o ensino pentecostal não visa a divisão da 
membrasia em categorias, o efeito prático da doutrina do B.E.S. posterior à 
conversão é esse. 

Há igrejas que possuem cargos exclusivos para os “batizados”, 
gerando nos “não-batizados” um sentimento de inferioridade danoso para as 
suas vidas. Ademais, como a evidência inicial desse “batismo” é o falar em 
línguas, não são poucos que, psicologicamente “pressionados”, emitem sons 
decorrentes de um aprendizado de convivência, para que possam ter um novo 
“status” espiritual na membresia. 

Não obstante os danos acima tratados, muitos irmãos têm vivido 
crises existenciais e espirituais por não terem experimentado o batismo com o 
Espírito Santo nos moldes pentecostais, o que tem causado terríveis 
conseqüências na caminhada cristã. Muitos têm uma vida consagrada, 
profetizam, já foram usados por Deus para curar enfermos, mas como nunca 
experimentaram a glossolalia ( (falar em línguas), ficam de fora do rol dos 
“batizados”. 

A divisão dos crentes em “castas” muitas vezes funciona como 
elemento de fragmentação do corpo de Cristo. E é de suma importância que 
entendamos que o Novo Testamento não traz nenhum ensino sobre um 
cristianismo de dois níveis ou de duas categorias. Prova disso é que, como já 
vimos, não há nenhuma exortação de Pedro ou Paulo para que as igrejas com 



 

84

 

problemas de moral e/ou de frieza espiritual, ou com falta de poder, busquem 
um batismo com o Espírito Santo. 

Diante do exposto, não há nada no Novo Testamento que dê suporte 
fático-teológico para a divisão da membresia em duas classes. 

h) Como se explicam as experiências atuais? 

Em que pesem todos os argumentos que foram utilizados para que 
possamos fazer uma boa hermenêutica a respeito do tema “batismo com o 
Espírito Santo”, não podemos simplesmente deixar de lado as grandiosas 
experiências que muitos irmãos dizem ter tido com o Espírito Santo do Senhor, 
após a conversão. Expulsão de demônios, sonhos, visões, línguas, profecias, 
curas, milagres são algumas das muitas manifestações do poder de Deus que 
membros do corpo de Cristo têm vivido em muitas igrejas contemporâneas, 
quer sejam pentecostais ou  não. Afinal, foi o próprio Jesus Cristo quem disse: 
“Estes sinais acompanharão os que crêem” (Mc 16:17). 

Na história da igreja, os genuínos movimentos de avivamento 
sempre estiveram firmados em premissas louváveis, tais como: confissão de 
pecados, arrependimento verdadeiro, confiança no perdão do Senhor, entrega 
de todas as áreas da vida para o serviço do Senhor, e, principalmente, retorno 
às Escrituras de forma incondicional, acompanhado da crença em sua 
inerrância e infalibilidade. O resultado prático dessas atitudes não poderiam ser 
outro senão o surgimento de igrejas vivas, submissas a Deus, comprometidas 
com a evangelização, desprendidas do materialismo e da vaidade humana, 
enfim, “cheias do Espírito Santo”. 

Atualmente, não podemos simplesmente taxar de carnais ou 
diabólicas todas as experiências que muitos irmãos sinceros têm vivido com 
Deus, quando buscam uma vida de contínua santificação, pois o ministério do 
Espírito Santo na Nova Aliança está em pleno vigor e vai continuar até a volta 
de Cristo. 

As experiências que muitos irmãos têm vivido com Deus após a 
conversão não podem ser tratadas com desdém, pois, embora não seja correto 
chamá-las de batismo com o Espírito Santo, são experiências de enchimento do 
Espírito Santo que podem ocorrer em vários momentos em nossas vidas. 

No livro de Atos, nós temos vários exemplos de repetidos 
enchimentos com o Espírito Santo. Em Atos 2.4, os discípulos e os que 
estavam juntos foram todos cheios do Espírito Santo. Em atos 4.8, quando 
estava diante do Sinédrio, Pedro foi cheio do Espírito Santo. Algum tempo 
depois, quando Pedro e os demais apóstolos voltaram à igreja para contar o que 
tinha acontecido (At 4.23), uniram-se em oração e foram novamente cheios do 
Espírito Santo: “Depois de orarem, tremeu o lugar em que estavam reunidos; 
todos ficaram cheios do Espírito Santo e anunciavam corajosamente a palavra 
de Deus” (At 4.31, NVI). 



 

85

 

Como nós vimos, embora Pedro tivesse sido cheio do Espírito Santo 
no dia de Pentecostes, posteriormente, antes de falar ao Sinédrio, foi 
novamente cheio do Espírito Santo após o grupo de cristãos reunidos acabar de 
orar. 

Com base nessas passagens, Grudem 16  afirma: “Portanto, é 
apropriado entender o enchimento do Espírito Santo não como uma 
experiência única, mas como um evento que pode ocorrer várias vezes na vida 
de um cristão.. Alguém poderia objetar que uma pessoa que já está “cheia” do 
Espírito Santo não pode tornar-se mais cheia. Se um copo está cheio de água, 
não se pode colocar mais água nele. Mas o copo de água é uma analogia 
deficiente para nós, que somos pessoas reais, pois Deus é poderoso para nos 
fazer crescer e tornar-nos capazes de conter muito mais da plenitude e do poder 
do Espírito Santo. Uma analogia melhor poderia ser a de um balão, que pode 
estar “cheio” de ar mesmo que tenha muito pouco ar dentro de si. Quanto mais 
ar é soprado para dentro dele, o balão se expande e em certo sentido fica “mais 
cheio”. É assim conosco: podemos estar cheios do Espírito Santo e ao mesmo 
tempo também sermos capazes de receber muito mais do Espírito Santo”. 

É também importante frisar que esse “enchimento não é 
necessariamente acompanhado pelo falar em línguas, pois há exemplos na 
Bíblia que tratam de diversos resultados do enchimento do Espírito: Jesus foi 
cheio do Espírito Santo, ele profetizou (Lc 1.67-79). Os discípulos foram 
cheios do Espírito e pregaram poderosamente o Evangelho (At 4.31). 

Por fim, podemos afirmar que, embora uma experiência de ser cheio 
do Espírito Santo possa resultar no dom de falar em línguas (ou no 
recebimento de algum outro dom), não podemos estabelecer regras para a ação 
do Espírito Santo, pois é Ele quem distribui os dons “como lhe apraz, a cada 
um, individualmente” (1º Co 12.11), sem nos esquecermos também que todos 
os dons são para a edificação da igreja e não para a sua fragmentação. 

A ordem de Deus para nós é: “busquem com dedicação os melhores 
dons” e “procurem crescer naqueles que trazem a edificação para a igreja” (1º 
Co 12.31 e 14.12). 

Irmãos, não podemos jamais esquecer que Deus quer sempre 
derramar e encher as nossas vidas com o Seu Espírito, pois o maior interessado 
em edificar uma igreja viva, relevante, forte, poderosa e santa, é Ele mesmo. 

Que o Senhor nos abençoe! 

 

                                                 
16 In Teologia Sistemática, pág. 651, Ed. Vida Nova, 1ª ed., 1999. 



 

86

 

IX – DECLARAÇÃO DA CONVENÇÃO BATISTA BRASILEIRA 
SOBRE A SALVAÇÃO E A ELEIÇÃO 

 
a) SALVAÇÃO 

A salvação é outorgada por Deus pela sua graça, mediante 
arrependimento do pecador e da sua fé em Jesus Cristo como Único Salvador e 
Senhor (1). O preço da redenção eterna do crente foi pago de uma vez por 
Jesus Cristo, pelo derramamento do seu sangue na cruz (2). A salvação é 
individual e significa a redenção do homem na inteireza do seu ser (3). É um 
dom gratuito que Deus oferece a todos os homens e que compreende a 
regeneração, a justificação, a santificação e a glorificação (4). 

(1) Sl 37:39; Is 55:5; Sf 3:17; Tito 2:9-11; Ef 2:8-9; At 15:11; 4:12; 

(2) Is 53:4-6; 1º Pe 1:18-25; 1º Co 6:20; Ef 1:7; Ap 5:7-10; 

(3) Mt 16:24; Rm 10:13; 1º Ts 5:23-24; Rm 5:10; 

(4) Rm 6:23; Hb 2:1-4; João 3:14; 1º Co 1:30; At 11:18. 

 

A Regeneração é o ato inicial da salvação em que Deus faz nascer 
de novo o pecador perdido, dele fazendo uma nova criatura em Cristo. É obra 
do Espírito Santo em que o pecador recebe o perdão, a justificação, a adoção 
como filho de Deus, a vida eterna e o dom do Espírito Santo. Nesse ato, o novo 
crente é batizado no Espírito Santo, é por ele selado para o dia da redenção 
final, e é liberado do castigo eterno dos seus pecados (1). Há duas condições 
para o pecador ser regenerado; arrependimento e fé. O arrependimento implica 
em mudança radical do homem interior, que o afasta do pecado e o faz voltar-
se para Deus. A fé é a confiança e aceitação de Jesus Cristo como Salvador e a 
total entrega da personalidade a ele por parte do pecador (2). Nessa experiência 
de conversão, o homem perdido é reconciliado com Deus, que lhe concede 
perdão, justiça e paz (3). 

(1) Dt 30:6; Ez 36:26; João 3:3-5; 1º Pe 1:3; Tiago 1:18; 1º Co 5:17; Ef 4:20-
24; 

(2) Tito 3:5; Rm 8:20; João 1:11-13; Ef 4:32; At 11:17; 

(3) 2º Co 1:21,22; Ef 4:30; Rm 8:1; 6:22. 

A Justificação, que ocorre simultaneamente com a regeneração, é o 
ato pelo qual Deus, considerando os méritos do sacrifício de Cristo, absolve, 
no perdão, o homem de seus pecados e o declara justo, capacitando-o para uma 
vida de retidão diante de Deus e de correção diante dos homens (1). Essa regra 
é concedida não por causa de quaisquer obras meritórias praticadas pelo 
homem, mas, por meio de sua fé em Cristo (2). 

(1) Is 53:11; Rm 8:33; 3:24; 



 

87

 

(2) Rm 5:1; At 13:39; Mt 9:6; 2º Co 5:31; 1º Co 1:30. 

A Santificação é o processo que, principiando na regeneração, leva 
o homem à realização dos propósitos de Deus para a sua vida e o habilita a 
progredir em busca da perfeição moral e espiritual de Jesus Cristo, mediante a 
presença e o poder do Espírito Santo que nele habita (1). Ela ocorre na medida 
da dedicação do crente e se manifesta através de um caráter marcado pela 
presença e pelo fruto do Espírito, bem como por uma vida de testemunho fiel e 
serviço consagrado a Deus e ao próximo (2). 

(1) João 17:17; 1º Ts 4:3; 5:23; 4:7; 

(2) Pv 4:18; Rm 12:1,2; Fil 2:12,13; II Cor 7:1; 3:18; Hb 12:14; Rm 6:19; Gl 
5:22; Fp 1:9-11. 

A Glorificação é o ponto culminante da obra da salvação (1). É o 
estado final, permanente, da felicidade dos que são redimidos pelo sangue de 
Cristo (2). 

(1) Rm 8:30; 2º Pe 1:10,11; 1 João 3:2; Fp 3:12; Hb 6:11; 

(2) 1º Co 13:12; 1º Ts 2:12; Ap 21:3,4. 

 

b) ELEIÇÃO 

A eleição é a escolha feita por Deus, em Cristo, desde a eternidade, 
de pessoas para a vida eterna, não por qualquer mérito, mas segundo a riqueza 
da sua graça (1). Antes da criação do mundo, Deus, no exercício da sua 
soberania divina e à luz de sua presciência de todas as coisas, elegeu, chamou, 
predestinou, justificou e glorificou aqueles que, no correr dos tempos, 
aceitariam livremente o dom da salvação (2). Ainda que baseada na soberania 
de Deus, essa eleição está em perfeita consonância com o livre-arbítrio de cada 
um e de todos os homens (3). A salvação do crente é eterna. Os salvos 
perseveram em Cristo e estão guardados pelo poder de Deus (4). Nenhuma 
força ou circunstância tem poder para separar o crente do amor de Deus em 
Cristo Jesus (5). O novo nascimento, o perdão, a justificação, a adoção como 
filhos de Deus, a eleição e o dom do Espírito Santo asseguram aos salvos a 
permanência na graça da salvação (6). 

(1) Gn 12:1-3; Êx 19:5; Ez 36:22,23,32; 1º Pe 1:2; Rm 9:22-24; 1º Ts 1:4; 

(2) Rm 8:28-30; Ef 1:3-14; 2º Ts 2:13, 14; 

(3) Dt 30:15-20; João 15:16; Rm 8:35-39; 1º Pe 5:10; 

(4) João 3:16,36; João 10:28,29; 1º João 2:19; 

(5) Mt 24:13; Rm 8:35-39; 1º João 2:27-29; Jr. 32:40; 

(6) João 10:28; Rm 8:35-39, Jd 24; Ef 4:30. 



 

88

 

7 – A DOUTRINA DA IGREJA 

(ECLESIOLOGIA) 

 
I – INTRODUÇÃO 

 

Amados irmãos, chegamos ao último capítulo da disciplina 
Alicerces da Nossa Fé e passaremos a abordar a doutrina da igreja. É de suma 
importância que todos conheçam um pouco sobre esse tema, pois ele envolve 
respostas às seguintes questões: o que significa a palavra “igreja”? O que é 
uma igreja batista? Como nós surgimos? Quais os princípios batistas? Por que 
nós não batizamos crianças? Como é a forma de governo de uma igreja batista? 
Qual é o significado da Ceia do Senhor? Qual deve ser o nosso envolvimento 
com o Estado? Qual é a importância de cada um no Corpo de Cristo? Todos os 
crentes têm dons espirituais? Como devemos agir para sermos uma igreja pura 
e aprovada pelo Senhor? Qual a Visão, Missão, Valores e Propósitos da IBLN? 
Como são divididos os nossos Ministérios? 

Tentaremos abordar de forma clara e objetiva os pontos principais 
da Eclesiologia sempre trazendo uma visão evangélica batista. 

Que o Senhor nos ajude nesse novo desafio. 

 

II – O QUE SIGNIFICA A PALAVRA “IGREJA”? 
 

O nome “igreja” é muitas vezes mal compreendido e uma noção 
correta começa pela volta à origem da palavra, que vem do grego 
εκκλεσια (ekklesía). 

A palavra grega (ekklesía) encontra-se 3 vezes em Mateus, 23 no 
livro de Atos, 62 nas cartas de Paulo, 2 em Hebreus, 1 em Tiago, 3 na Terceira 
Epístola de João e 20 no Apocalipse. A palavra ekklesía não foi criada por 
Jesus, mas Ele usou o termo que já era utilizado pelos gregos para se referir à 
assembléia dos cidadãos de um Estado livre, reunidos e convocados à toque de 
trombeta pelas ruas da cidade. Não obstante, a palavra Ekklesía (assembléia) 
só é usada uma vez no Novo Testamento com o sentido dado pelos gregos. O 
escrivão da cidade de Éfeso aconselhou a Demétrio e a seus companheiros que 
submetessem o caso de Paulo e de seus companheiros ao julgamento da 
ekklesía grega (At 19:23-41). 

Entre os hebreus, ekklesía era a congregação de Israel reunida 
perante o Tabernáculo, no deserto, ao som de uma trombeta de prata. Com o 
significado de congregação, essa palavra encontra-se duas vezes no NT. (At 
7:38; Hb 2:12). 



 

89

 

Tanto no grego como no hebraico, a palavra significa uma 
assembléia popular, e não uma comissão ou concílio. 

A palavra igreja (ekklesía), no uso cristão, tem três significados que 
precisamos analisar com muita atenção: 

a) Igreja como instituição: “Sobre esta pedra edificarei a minha igreja” (Mt 
16:18). Jesus edificou uma instituição baseada na afirmação de Pedro de que 
Ele (Jesus) é o Cristo, o filho do Deus vivo. A palavra “minha” é enfática, e faz 
distinção das assembléias dos gregos e dos hebreus. É importante frisar que o 
Novo Testamento não usa adjetivos para definir a “igreja”. Os conhecidos 
adjetivos: “universal”, “invisível”, “espiritual”, “católica” são criações 
humanas. 

A figura de um edifício se encontra no Novo Testamento em relação 
à igreja como instituição, mas nunca se encontra o nome da igreja em relação 
ao edifício em que esta se congrega, como usamos comumente. Podemos ver a 
igreja de Jesus como uma instituição a partir das seguintes verdades: 1) Cristo 
é o Criador; 2) é o arquiteto: determina o material que entra no edifício (pedras 
vivas); 3) é o mestre da obra; 4) é o alicerce: “Porque ninguém pode lançar 
outro fundamento” (1º Co 3:11);  5) é o dono: “minha igreja”;  6) é o morador 
do edifício: habita-o através da presença do Espírito Santo. 

Do mesmo modo, a figura de um organismo também foi utilizada 
com o objetivo de simbolizar a igreja como instituição; 1) Cristo é a cabeça. A 
sua soberania é exercida pelo Espírito Santo; 2) A igreja é o corpo de Cristo. O 
corpo tem uma relação vital com a cabeça e recebe toda a direção dela. 

b) Igreja como congregação particular (igreja local): Uso mais comum da 
palavra igreja no Novo Testamento, e representa um grupo de pessoas 
regeneradas, num lugar reunidas de forma voluntária e em conformidade com 
as palavras de Jesus Cristo. As igrejas primitivas congregavam-se em casas; a 
Ceia do Senhor era celebrada numa dessas casas (At 2:46). Uma das igrejas 
primitivas se reunia na casa de Maria, mãe de João Marcos (At 12:12). Paulo 
mandou saudações a pelo menos três igrejas em casas particulares: a da casa de 
Áquila e Priscila (Rm 16:3, 5), a reunida na casa de Ninfas (Cl 4:15) e a da 
casa de Filemom, em Colossos (Filemom 2). Muitas igrejas, nos tempos atuais, 
tiveram o seu começo assim. A Primeira Igreja Batista de Richmond (EUA), 
por exemplo, foi constituída em 1870, com quatorze membros, na casa de um 
irmão chamado Franklin. Na atualidade, temos muitos exemplos de igrejas 
locais, tais como: 1ª Igreja Batista de João Pessoa, Igreja Presbiteriana Central, 
Igreja Batista Central de Fortaleza, etc. 

c) Igreja como “os salvos de todos os tempos: Terceiro significado da 
palavra “igreja”. Em Hebreus 12:22,23, lemos: “Mas tendes chegado ao Monte 
Sião, e à cidade do Deus vivo, à Jerusalém celestial, à miríades de anjos, à 
universal assembléia e igreja dos primogênitos inscritos no céus”. Essa igreja 
vai ser a esposa do Cordeiro. Como o próprio título afirma, essa igreja será 



 

90

 

formada por todos os salvos de todos os tempos e transcende os muros 
denominacionais. 

 

III – UM POUCO DA HISTÓRIA DOS BATISTAS 

a) Nossa história no mundo 

A história mundial dos batistas pode ser contada a partir de duas 
raízes principais: suas doutrinas e seu nome no cenário mundial. 

Considerando as raízes doutrinárias, os batistas saem diretamente 
das páginas do Novo Testamento, dos lábios e ensinos de Jesus e dos apóstolos, 
e têm sua trajetória marcada pela oposição a toda corrupção da doutrina cristã 
claramente exposta no Novo Testamento. 

Ao consultar a DECLARAÇÃO DOUTRINÁRIA da Convenção 
Batista Brasileira você verá que as nossas doutrinas saem, com clareza límpida, 
das Sagradas Escrituras. 

A corrupção de algumas doutrinas e práticas do cristianismo 
começam a surgir muito cedo em sua história, como pode ser constatado nos 
escritos dos apóstolos. Essa corrupção foi se ampliando após a “conversão” do 
Imperador Constantino (306 a 337) ao cristianismo, ocorrida a partir de 312 
quando incorporou a cruz ao seu estandarte e passou a favorecer os cristãos. 

Muitos resistentes rejeitavam as inovações doutrinárias e as práticas 
e por isso foram perseguidos, exilados e mortos. 

Eles mantiveram acesas as doutrinas cristãs genuínas e 
possibilitaram que, através dos tempos, outros se levantassem na Idade Média, 
como Cláudio de Turim, Pedro de Bruys e Henrique de Lausanne, Pedro Vado, 
João Wycliffe, João Huss e muitos outros. 

Com o surgimento da Reforma Protestante, liderada por Martinho 
Lutero e deflagrada em 31 de outubro de 1517, (quando da publicação das suas 
famosas 95 teses, na porta do Castelo de Wittenberg), criou-se a oportunidade 
para que muitos grupos dissidentes intensificassem suas pregações. Entre eles, 
os chamados Anabatistas, que sustentavam muitas doutrinas que os batistas 
hoje esposam e que representavam o grupo mais ativo e poderoso daquele 
momento. O nome ANABATISTAS significa: “os rebatizadores”. 

Finalmente, em 1608, um grupo de refugiados ingleses, que foram 
para a Holanda em busca da liberdade religiosa, liderados por John Smyth, 
pregador, e Thomas Helwys, advogado, organizaram, em Amsterdã, em 1609, 
uma igreja de doutrina batista, como era o sonho dos dois líderes. 

John Smyth batizou-se por imersão e em seguida batizou os demais 
fundadores da igreja, constituindo-se assim a primeira igreja organizada, tendo 



 

91

 

como espelho as doutrinas do Novo Testamento, inclusive o batismo por 
imersão, mediante a profissão de fé em Jesus Cristo. 

Logo depois, com a morte de John Smyth, e após a decisão de 
Thomas Helwys e seus seguidores de regressarem para a Inglaterra, a igreja 
organizada se desfez e parte dos seus membros se uniram aos menonitas. 

Considerando as raízes do nome batista, a história começa com a 
organização da igreja em Spitalfields, nos arredores de Londres, em 1612, por 
Thomas Helwys e seus seguidores, já batizados na igreja em Amsterdã. É esta 
igreja que agora inicia a linhagem de igrejas batistas que começam a crescer na 
Inglaterra sob severa perseguição por dissentirem da igreja oficial, a Igreja 
Anglicana. 

A perseguição aos batistas e a outros grupos separatistas os levou a 
várias partes do mundo e, em especial, às colônias da América do Norte, em 
busca da liberdade religiosa. 

Dois ilustres homens são considerados fundadores das igrejas 
batistas em solo americano: Roger Williams, que organizou a Primeira Igreja 
Batista de Providence, em 1639, na colônia que ele fundou com o nome de 
Rode Island; e John Clark, que organizou a Igreja Batista de Newport, também 
em Rods Island, conhecida desde 1648. Os batistas se espalharam pelas 
diversas colônias da América do Norte e foram influentes na formação da 
Constituição Americana de 1781. 

Em 1791, um jovem pastor inglês chamado William Carey, sentindo 
forte compaixão pelas multidões pagãs da Índia, decidiu iniciar, com o apoio 
de vários pastores, um movimento para o envio de missionários àquelas terras. 
Assim foi criada a Sociedade de Missões no Estrangeiro, que tem tido uma 
participação muito grande na expansão da obra batista na Ásia e África, além 
de outros continentes, e inclusive no Brasil. 

Por sua vez, os batistas norte-americanos foram grandemente 
motivados a evangelizar o mundo. Um jovem casal de missionários: Adoniram 
e Ana Judson, enviados em 1812 pela Igreja Congregacional para evangelizar a 
Índia, com destino a Calcutá, examinando a bíblia, especialmente o Novo 
Testamento, quanto à doutrina do batismo, (já que iriam se encontrar com o 
missionário batista William Carey e seu grupo de pastores), acabou por 
concluir que os batistas estavam certos. Eles foram batizados pelo Pastor 
William Ward, companheiro de Carey. O mesmo fato aconteceu com outro 
missionário congregacional, também enviado à Índia, Luther Rice, que 
igualmente foi batizado, tornando-se batista. 

Eles decidiram que Adoniram Judson permaneceria no Oriente e 
Luther Raice voltaria aos Estados Unidos para mobilizar os batistas para a obra 
missionária. Seu trabalho vingou, e em maio de 1814 foi fundada uma 
convenção em Filadélfia com o nome de “Convenção Geral da Denominação 
Batista nos Estados Unidos para Missões no Estrangeiro”. 



 

92

 

A partir daí, a obra missionária dos batistas iniciou um gigantesco 
crescimento, chegando inclusive, através dos Batistas do Sul dos Estados 
Unidos, ao Brasil, onde foi organizada, no dia 15 de outubro de 1882, a 
Primeira Igreja Batista para Brasileiros. Desse trabalho é que surgiu a 
Convenção Batista Brasileira. 

Hoje, os batistas estão presentes em cerca de 200 países  
(representam uma população de perto de quarenta milhões de membros) e 
atingem cerca de cem milhões de pessoas no mundo inteiro. 

Em 1882, quando foi organizada a Primeira Igreja Batista voltada 
para a evangelização do Brasil, já existiam duas outras igrejas batistas 
organizadas por imigrantes norte-americanos residentes na região de Santa 
Bárbara D’Oeste e Americana, SP. 

Os casais de missionários batistas norte-americanos recém chegados 
ao Brasil, William Buck Bagby e Anne Luther Bagby (pioneiros) e Zacharias 
Clay Taylor, Kate Stevens Crawford Taylor, auxiliados pelo ex-padre Antônio 
Teixeira de Albuquerque, batizado em Santa Bárbara D’Oeste, decidiram 
iniciar a sua missão na cidade de Salvador, Bahia, cuja população era de 
250.000 habitantes. Ali chegaram no dia 31 de agosto de 1882 e, no dia 15 de 
outubro, organizaram a PIB do Brasil com 5 membros: os dois casais de 
missionários e o ex-padre Antônio Teixeira. 

Nos primeiros vinte e cinco (25) anos de trabalho, Bagby e Taylor, 
auxiliados por outros missionários e por um número crescente de brasileiros, 
evangelistas e pastores, já tinham organizado 83 igrejas, com 
aproximadamente 4.200 membros. 

b) A Convenção Batista Brasileira 

Segundo José dos Reis Pereira, Salomão Guinsburg foi a primeira 
pessoa a pensar na organização de uma convenção nacional dos batistas 
brasileiros, mas somente em 1907 a idéia foi concretizada. A.B.Deter, 
Zacharias Taylor e Salomão Guinsburg concordaram em dar prosseguimento 
ao plano. Eles conseguiram a adesão de outros missionários e de líderes 
brasileiros, inclusive Francisco Fulgêncio Soren, que tinha, inicialmente, 
algumas reservas. 

A comissão organizadora optou pela data de 22 de junho de 1907 
para organizar a convenção, na cidade de Salvador, quando transcorreriam os 
primeiros 25 anos do início do trabalho batista brasileiro, também começado na 
referida cidade. 

No dia aprazado, no prédio do ALJUBE, onde funcionava a PIB de 
Salvador, em sessão solene, foi realizada a primeira assembléia da Convenção 
Batista Brasileira, composta de 43 mensageiros enviados por igrejas e 
organizações. A casa estava cheia.  O clima era de festa, celebrando o que 
Deus fizera a partir daquele início tão pequeno! 



 

93

 

c) Como surgiu a Igreja Batista do Lago Norte? 

Ano de 1979. Lago Norte. Deus coloca no coração do irmão João 
Amadeu Gomes, membro da Igreja Memorial Batista, o desejo de realizar 
reuniões de oração aos sábados, em sua residência, com vistas à organização de 
uma igreja batista. Dirige-se a seu pastor, Ver. Éber Vasconcelos, e dele 
imediatamente recebe autorização para tanto. Assim, semanalmente, orientados 
pelo Espírito Santo de Deus e coordenados pelo pastor Feliciano, irmãos 
estudam a bíblia. Informados de que membros da Terceira Igreja Batista do 
Plano Piloto, residentes também no Lago Norte, se reúnem sistematicamente 
com os mesmos propósitos, os grupos se unem. A premência na compra de 
uma propriedade destinada a templo leva o grupo a posicionar-se quanto à 
organização da igreja. 

Ano de 1980. Pastores se reúnem. Pastor Éber Vasconcelos, pela 
Igreja Memorial Batista; pastor Júlio Borges, pela Terceira Igreja Batista do 
Plano Piloto; pastor Joeder Rocha, pela Convenção Batista do Distrito Federal, 
além do irmão Amadeu. A data escolhida para a organização da igreja é 1º de 
maio de 1981. 

Cabe à Terceira Igreja Batista do Plano Piloto realizar, em seu 
templo, a solenidade. Pastores e irmãos de todo o Distrito Federal comparecem. 
Vinte e dois é o número de membros da nova igreja. Indecisos quanto ao local 
para as reuniões eclesiásticas, opta-se pela utilização da garagem existente na 
residência do irmão José Maurício da Silva Barbosa. E assim acontece. O 
primeiro pastor efetivo, Valdir Ribeiro Soares, posteriormente é escolhido 
pastor emérito. 

E assim passam-se os anos... pastores vêm e vão. Membros de igual 
forma. E se comprova o que Mateus registra no capítulo 7, versículo 25, do seu 
evangelho: 

“E desceu a chuva, correram as torrentes, sopraram os ventos, e 
bateram com ímpeto contra aquela casa; contudo não caiu, porque estava 
fundada sobre a rocha”. 

“... e estavam continuamente no templo, bendizendo a Deus” 
(Lucas 24.53). 

Maria José Cunha Gomes 
(Membro fundadora). 

 
IV – COMO É O GOVERNO DE UMA IGREJA BATISTA? 
 

Existem 3 (três) formas principais de governo de igreja: a) 
Episcopal (Igreja Católica, Anglicana, Universal do Reino de Deus, Renascer 
em Cristo); b) Presbiterial (Igrejas Presbiterianas) e c) Congregacional 
(Igrejas Batistas). 



 

94

 

A Bíblia é clara quando determina que o princípio governante para 
uma igreja local é a soberania de Jesus Cristo. A autonomia da igreja tem como 
fundamento o fato de que Cristo está sempre presente e é a cabeça da 
congregação do seu povo. A igreja, portanto, não pode sujeitar-se à autoridade 
de qualquer outra entidade religiosa. Sua autonomia, no entanto, é válida 
somente quando exercida sob o domínio de Cristo. 

A democracia, o governo pela congregação, é a forma certa somente 
na medida em que, orientada pelo Espírito Santo, providencia e exige a 
participação consciente de cada um dos membros nas deliberações do trabalho 
da igreja. Uma igreja é um corpo autônomo, sujeito unicamente a Cristo, sua 
cabeça. Seu governo democrático, no sentido próprio, reflete a igualdade e 
responsabilidade de todos os crentes, sob o autoridade de Cristo. 

As igrejas primitivas, que modelaram a forma de governo para os 
batistas, tinham a forma congregacional de governo, conforme At 1:15,22; At 
6:2; At 13:13; At 14:23; At 10:1-4; 16:22-29. Com base nesses versículos, cada 
igreja batista é governada pelos seus membros, não havendo interferência de 
uma sobre a outra. 

 
V – COMO É A NOSSA RELAÇÃO COM O ESTADO? 
 

Tanto a Igreja como o Estado são ordenados por Deus e 
responsáveis perante Ele. Cada um é distinto; cada um tem um propósito 
divino; nenhum deve transgredir os direitos do outro. Devem permanecer 
separados, mas igualmente manter a devida relação entre si e para com Deus. 
Cabe ao Estado o exercício da autoridade civil, a manutenção da ordem e a 
promoção do bem-estar público. A Igreja é uma comunhão voluntária de 
cristãos, unidos sob o domínio de Cristo, para o culto e serviço em seu nome. 
O Estado não pode ignorar a soberania de Deus, nem rejeitar suas leis como a 
base da ordem moral e da justiça social. Os cristãos devem aceitar suas 
responsabilidades de sustentar o Estado e obedecer ao poder civil, de acordo 
com os princípios cristãos. O Estado deve à Igreja a proteção da lei e a 
liberdade plena, no exercício do seu ministério espiritual. A Igreja deve ao 
Estado o reforço moral e espiritual para a lei e a ordem, bem como a 
proclamação clara das verdades que fundamentam a justiça e a paz. A Igreja 
tem a responsabilidade tanto de orar pelo Estado quanto de declarar o juízo 
divino em relação ao governo, às responsabilidades de uma soberania autêntica 
e consciente, e aos direitos de todas as pessoas. A Igreja deve praticar 
coerentemente os princípios que sustenta e que devem governar a relação entre 
ela e o estado. A Igreja e o Estado são constituídos por Deus e perante Ele 
responsáveis. Devem permanecer distintos, mas têm a obrigação do 
reconhecimento e reforço mútuos, no propósito de cumprir-se a função divina. 



 

95

 

VI – QUAIS AS ORDENANÇAS QUE O SENHOR DEU PARA A 
SUA IGREJA? 

 
As ordenanças são atos simbólicos estabelecidos por Jesus Cristo 

para observação perpétua, até a sua volta, como testemunhas das verdades 
centrais do Evangelho, e cuja celebração representa um fator constitutivo da 
igreja. 

a) Batismo 

A palavra batismo vem do grego “Baptismo” e significa imergir, 
mergulhar, limpar com água. O batismo é o testemunho da mudança de vida e 
integração no corpo de Cristo, através da fé no Filho de Deus. 

1 - O batismo é uma ordem deixada pelo próprio Cristo 

Jesus nos dá o exemplo pedindo a João Batista para ser batizado no 
texto do Evangelho de Mateus 3:13-15. Ele mesmo e seus discípulos (João 
3:22 e 4:1,2). Jesus ordenou aos seus discípulos, na grande comissão, que 
continuassem batizando (Mateus 28:19; Marcos 16:16). 

2 - A fórmula do batismo 

A fórmula é a mesma deixada pelo próprio Senhor Jesus Cristo. 

“Portanto ide, fazei discípulos de todas as nações, batizando-os 
em nome do Pai, e do Filho, e do Espírito Santo” (Mateus 28:19). 

3 – Os simbolismos do batismo 

A bíblia nos apresenta vários simbolismos do batismo. Vejamos 
alguns: 

 

Identificação com Cristo no 
sepultamento e ressurreição 

Romanos 6:3 e 4;  

Colossenses 2:12 

Integração ao Corpo de Cristo (Igreja)  Atos 2:41: 1º Coríntios 12:13 

Purificação Atos 22:16; Hebreus 10:22 

Regeneração ou Novo Nascimento Tito 3:5; João 3:5 

Enxerto em Cristo Gálatas 3:27 

 

O batismo não tem poder para salvar. As pessoas são batizadas, não 
para serem salvas, mas porque já são salvas. Sepulta-se apenas os mortos, e 
somente os que estiverem sepultados poderão ressuscitar. 

A ordem deixada por Cristo é a mesma mencionada em Atos 18:8b. 
“ouviram, creram e foram batizados”. Se você já creu em Jesus como Senhor 



 

96

 

e Salvador de sua vida, mas ainda não se batizou, não espere mais, procure o 
pastor e dê seu nome a ele para o próximo batismo. 

b) Ceia do Senhor 

Como judeus, por descendência, Jesus participava das festas de 
Israel, entre elas a Páscoa, palavra derivada do hebraico  pesah, que significa 
“passar por cima”, no sentido de poupar. Festa que tem como intuito lembrar a 
libertação do povo de Israel do cativeiro do Egito naquela noite histórica 
registrada no texto de Êxodo capítulo 12. 

Na noite em que foi traído, o Senhor Jesus, junto com Seus 
discípulos, celebrou  a Páscoa e logo após instituiu a Ceia, que passou a ser o 
memorial para os que confessam o Seu nome (Mateus 26:17-30; Marcos 
14:12-26; Lucas 22:7-23 e 1º Coríntios 11:23-30). 

Aspectos dessa ordenança: 
 

1 – Comemoração 

“Fazei isto em memória de mim”. Cada vez que o Corpo de Cristo 
se reúne para participar da Ceia, comemora, de modo muito especial, a morte 
de Cristo como cordeiro imolado na cruz para salvar a humanidade (1º 
Coríntios 11:24). 

 
2 – Instrução 

A Ceia do Senhor é uma lição objetiva que nos revela dois 
fundamentos do Evangelho, a saber: 

- Encarnação: 

“E o Verbo se fez carne, e habitou entre nós...” (João 1:14). 

“Porque o pão de Deus é aquele que desce do céu e dá vida ao 
mundo” (João 6:33). 

- Expiação: 

“Eu sou o pão da vida. Vossos pais comeram o maná no deserto, 
e morreram. Este é o pão que desce do céu, para que o que dele comer não 
morra. Eu sou o pão vivo que desceu do céu; se alguém comer deste pão, 
viverá para sempre; e o pão que eu darei pela vida do mundo é a minha 
carne” (João 6:48-51). 

“Pois isto é o meu sangue, o sangue do pacto o qual é derramado 
por muitos para remissão dos pecados” (Mateus 26:28). 

3 - Comunhão: 

Compartilhando em unidade do pão e do vinho da Ceia, lembramos 
que pela fé podemos viver em comunhão com Deus através do Espírito Santo. 



 

97

 

4 - Segurança: 

Semelhantemente, também, depois de cear, tomou o cálice, dizendo: 
“Este cálice é o novo pacto no meu sangue; fazei isto, todas as vezes que o 
beberdes, em memória de mim” (1º Coríntios 11:25). 

 

“... quanto mais o sangue de Cristo, que pelo Espírito eterno se 
ofereceu a si mesmo imaculado a Deus, purificará das obras mortas a 
vossa consciência, para servirdes ao Deus vivo? E por isso é mediador 
de um novo pacto, para que, intervindo a morte para remissão das 
transgressões cometidas debaixo do primeiro pacto, os chamados 
recebam a promessa da herança eterna. Pois onde há testamento, 
necessário é que intervenha a morte do testador. Porque um 
testamento não tem força senão pela morte; visto que nunca tem valor 
enquanto o testador vive. Pelo que nem o primeiro pacto foi 
consagrado sem sangue; porque, havendo Moisés anunciado a todo o 
povo todos os mandamentos segundo a lei, tomou o sangue dos 
novilhos e dos bodes, com água, lã purpúrea e hissopo e aspergiu 
tanto o próprio livro como todo o povo, dizendo: Este é o sangue do 
pacto que Deus ordenou para vós. Semelhantemente aspergiu com 
sangue também o tabernáculo e todos os vasos do serviço sagrado. E 
quase todas as coisas, segundo a lei, se purificam com sangue; e sem 
derramamento de sangue não há remissão. Era necessário, portanto, 
que as figuras das coisas que estão no céu fossem purificadas com tais 
sacrifícios, mas as próprias coisas celestiais com sacrifícios melhores 
do que estes. Pois Cristo não entrou num santuário feito por mãos, 
figura do verdadeiro, mas no próprio céu, para agora comparecer por 
nós perante a face de Deus” (Hebreus 9:14-24). 

“... ao qual Deus propôs como propiciação, pela fé, no seu sangue, 
para demonstração da sua justiça por ter ele na sua paciência, 
deixado de lado os delitos outrora cometidos; para demonstração da 
sua justiça neste tempo presente, para que ele seja justo e também 
justificador daquele que tem fé em Jesus” (Rm 3:25 e 26) 

 

5 - Responsabilidade: 

“De modo que qualquer que comer do pão, ou beber do cálice do 
Senhor indignamente, será culpado do corpo e do sangue do Senhor” (1º 
Coríntios 11.27). 

Ser digno não significa não ter pecados, mas que somos honestos 
com Deus, assumindo os pecados e nos propondo a deixá-los para vivermos 
uma vida de melhor comunhão com o Senhor. 



 

98

 

c) Principais teorias sobre a ceia do Senhor 

1 – Transubstanciação: Teoria que interpreta literalmente o pão 
como o corpo de Cristo e o vinho como seu sangue. Esta é a teoria adotada 
pela Igreja Católica Apostólica Romana. Seus defensores afirmam que assim 
que o padre profere a fórmula “Este é o meu corpo”, o milagre acontece, 
transformando o pão na carne e o vinho no sangue de Cristo. 

2 – Consubstanciação: Teoria luterana. Diz que Cristo, 
espiritualmente, une-se à substância do pão e do vinho no momento em que são 
ingeridos. 

3 – Meio da Graça: Teoria calvinista e anglicana. Defende que se 
recebe graça e bênçãos espirituais no momento em que se toma a ceia. 

4 – Memorial: É a teoria que a Bíblia apresenta. O Senhor Jesus 
disse: “Fazei em memória de mim” (Lucas 22:19; 1º Coríntios 11:25). Esta é a 
verdadeira forma de participação da Ceia do Senhor. Nós cremos na ceia como 
um memorial. 

 

VII – QUAL A VISÃO, MISSÃO, VALORES DA IBLN? 
 

Até o presente momento, estudamos sobre questões relacionadas à 
igreja de Jesus como um todo, bem como especificidades relacionadas à 
denominação batista. A partir de agora trataremos de informações concernentes 
à Igreja Batista do Lago Norte como igreja local. 

a) Missão: 

Glorificar a Deus e proclamar o evangelho de Jesus Cristo, dando 
legítimo testemunho da salvação em Cristo, buscando alcançar e fazer 
discípulos por meio da eficácia da Palavra, do poder da oração, da alegria, do 
louvor e da comunhão. 

b) Visão de futuro: 

Ser uma referência no Lago Norte, como um lugar da graça de Deus 
para restaurar vidas e facilitar relacionamentos dinâmicos em Jesus Cristo. 

c) Propósitos (Por que nós existimos?): 

Proclamação – (ganhar vidas em Jesus); 

Edificação – (crescer continuamente em santidade); 

Serviço – (servir através de Ministérios da Igreja); 

Comunhão – (viver em comunhão como membros do mesmo corpo); 

Adoração – (glorificar a Deus através das nossas vidas). 



 

99

 

d) Valores: 

- Uma igreja firmada na Palavra; 

- Uma igreja dirigida pelo Espírito; 

- Uma igreja comprometida com Jesus; 

- Uma igreja edificada com Propósitos; 

- Uma igreja unida em Amor; 

- Uma igreja que glorifica a Deus; 

- Uma igreja que trabalha em Rede Ministerial; 

- Uma igreja comprometida com a Evangelização; 

- Uma igreja sustentada por Oração. 

e) O que é a Rede Ministerial? 

Para cumprir o propósito SERVIÇO, a nossa igreja utiliza a 
ferramenta chamada Rede Ministerial que ajuda cada membro a compreender o 
seu papel dentro da igreja, sempre levando em consideração que o Senhor quer 
PESSOAS CERTAS, NOS LUGARES CERTOS, PELAS RAZÕES 
CERTAS. 

Para entendermos melhor o que é Rede Ministerial, passaremos a 
resumir alguns dos seus princípios: 

a) A Rede Ministerial tem como alvo auxiliar os crentes a serem 
frutíferos e realizados num lugar significativo de serviço dentro da sua igreja 
local; 

b) Devemos servir (ministrar) porque assim glorificamos a Deus e 
edificamos outras pessoas; 

c) Quando nos convertemos, somos, ao mesmo tempo, batizados 
com o Espírito Santo e Deus nos dá dons espirituais; (1º Co 12:13). Temos 
pelo menos um dom espiritual; 

d) Os dons espirituais são capacitações divinas e devem ser usados 
com propósitos espirituais; 

e) Os dons nos são concedidos para que exerçamos um ministério 
significativo (1º Co 12:11), e são dados a cada crente segundo o desígnio e a 
graça de Deus (1º Co 12:18); 

f) Cada crente é um ministro em potencial (1º Pe 4:10); 

g) A diferença dos nossos dons não nos faz independentes no Corpo 
de Cristo, mas devemos ser INTERDEPENDENTES, pois o plano de Deus é 
que sirvamos como um corpo: “... assim nós, que somos muitos, somos um 
só corpo em Cristo, mas individualmente somos membros uns dos outros” 
(Rm 12:5). 



 

100

 

Em resumo, a Rede Ministerial é uma ferramenta utilizada com 
o objetivo de fazer de cada membro da nossa igreja um ministro de Deus, 
servindo em um dos nossos ministérios. 

f) Como é a organização ministerial de nossa igreja? 

1. MINISTÉRIO PASTORAL 

1 – Aconselhamento; 
2 – Visitação e assistência; 
3 – Proclamação; 
4 – Acompanhamento dos ministérios 

2. MINISTÉRIO DE DIACONIA 

1 – Tarefas que dão suporte ao ministério 
pastoral; 
2 – Usar os seus dons espirituais na proclamação 
do evangelho, auxílio a crentes e não-crentes, 
encorajamento, ação social, administração, 
hospitalidade e intercessão; 
3 – Promover a comunhão e harmonia entre os 
membros da igreja; 
4 – Detectar necessidades materiais de famílias 
da igreja, viabilizando suporte e ajuda. 

3. MINISTÉRIO DE EVANGELISMO E MISSÕES 

1 – Viabilizar a visão da igreja para a área de 
evangelismo e missões; 
2 – Direcionar as ações da igreja na área de 
evangelismo e missões; 
3 – Promover vínculos entre missionários e 
organizações missionárias; 
4 – Informar e conscientizar a igreja da 
importância do evangelismo e de missões; 
5 – Realizar conferências missionárias e outras 
atividades que visem promover missões; 
6 – Treinar e equipar membros da igreja na 
evangelização pessoal. 

4. MINISTÉRIO DE AÇÃO SOCIAL 

1 – Dar assistência primordialmente aos membros 
da igreja e a outros necessitados, como 
expressão de amor e objetivo da evangelização; 
2 – Conscientizar a igreja e a comunidade sobre o 
que é a ação social; 
3 – Elaborar e manter cadastro de carentes 
atendidos ou por atender, da própria igreja, ou 
externas a ela. 
 

 
5. MINISTÉRIO DA INTEGRAÇÃO 

1 – Promover a integração dos novos convertidos à igreja, 
desde a sua decisão até o seu batismo; 

2 – Promover e implantar o ministério de portadores de 
necessidades especiais; 

3 – Treinar membros da igreja para o desenvolvimento do 
ministério de apoio espiritual, visitação e aconselhamento 
de novos convertidos; 
4 – Coordenar os serviços de boas-vindas e recepção de 
pessoas durante as atividades da igreja; 
5 – Criar um ambiente agradável para o bem-estar de 
pessoas, especialmente as visitantes; 
6 – Organizar e desenvolver atividades e programas para 
os membros da igreja, com a finalidade de atingir todas as 
faixas etárias; 
7 – Cuidar da preparação de todos os candidatos a 
batismo, oferecendo-lhes apoio espiritual, emocional e 
prático. 
 

6. MINISTÉRIO DE ADORAÇÃO & LOUVOR 

1 – Assessorar o pastor na elaboração da ordem dos 
cultos semanais e especiais; 
2 – Coordenar o programa musical da igreja; 
3 – Prestar assistência aos coros e grupos musicais da 
igreja; 
4 – Ministrar cursos de aperfeiçoamento e orientação das 
equipes envolvidas no ministério de adoração e louvor; 
5 – Orientar a montagem de repertório dos grupos 
musicais da igreja; 
6 – Despertar em cada integrante dos grupos musicais a 
necessidade de ter uma vida de discípulo de Jesus e um 
compromisso com a igreja. 
 

7. MINISTÉRIO DE EDUCAÇÃO CRISTÃ E 
DISCIPULADO 

1 – Identificar a visão de futuro da igreja para a educação 
cristã e buscar constantemente o seu cumprimento; 
2 – Primar pelo amadurecimento espiritual dos membros 
da igreja, pelo desenvolvimento dos seus dons espirituais 
e pela conseqüente produção de frutos na vida cristã; 
 

 



 

101

 

3 – Coordenar o processo de discipulado e ensino 
da igreja, especialmente utilizando a Escola 
Bíblica. 
4 – Realizar seminários, simpósios e reuniões 
periódicas de treinamento de líderes; 
5 – Providenciar material didático e pedagógico; 
6 – Servir como referência para todos os crentes 
que desejam aprender mais a Bíblia e crescer em 
sua vida espiritual. 

8. MINISTÉRIO INFANTO-JUVENIL 

1 – Promover o amadurecimento espiritual das 
crianças através do conhecimento da Palavra de 
Deus; 
2 – Promover atividades, num ambiente alegre e 
descontraído, que desenvolvam na criança o 
sentido de crescimento cristão e conhecimento da 
Palavra de Deus; 
3 – Despertar na criança a busca por 
relacionamentos verdadeiros com Deus Pai, por 
meio de Jesus Cristo; 

4 – Desafiar a criança a compartilhar com outros o 
que tem aprendido e participado na igreja. 

9. MINISTÉRIO DE JOVENS E ADOLESCENTES 

1 – Desenvolver programas e projetos que 
promovam o comprometimento dos jovens e 
adolescentes da igreja com Cristo e o 
desenvolvimento dos seus dons espirituais e da 
comunhão. 
2 – Promover atividades num ambiente alegre e 
descontraído e proporcionar experiências que 
desenvolvam nos jovens e adolescentes o sentido 
de crescimento cristão e conhecimento da Palavra 
de Deus; 
3 – Promover encontros, eventos e atividades de 
comunhão, integração e recreação para jovens e 
adolescentes da igreja. 

10. MINISTÉRIO DA FAMÍLIA 
1 – Desenvolver um programa contínuo de apoio 
e fortalecimento de casais e famílias, em busca de 
uma caminhada com Jesus, para que os lares 
sejam sólidos; 
2 – Desenvolver um programa de aconselhamento 
e preparação para o casamento nas mais 
variadas áreas da vida a dois; 
3 – Dar suporte aos casais com dificuldades 
emocional e espiritual, por meio do 
aconselhamento; 
4 – Promover atividades e eventos para casais e 
famílias, estimulando a maturidade espiritual e 
emocional e a comunhão entre as famílias. 
5 -  Dar acompanhamento aos recém-casados em 
sua jornada inicial de vida e na solidificação do 
casamento. 

6 – Realizar atividades e eventos para namorados e 
noivos, visando ao amadurecimento espiritual e emocional 
nas decisões relacionadas ao casamento. 

11. MINISTÉRIO DE ORAÇÃO E INTERSESSÃO 

1 – Desenvolver um programa permanente de oração, que 
envolva pessoas de todos os segmentos da igreja; 
2 – Desenvolver a consciência da importância da oração 
na vida da igreja, por meio de atividades e dos ministérios 
da igreja; 
3 – Manter grupos de oração intercedendo pelas 
atividades da igreja enquanto elas se realizam; 
4 – Promover encontros de oração específicos como: 
vigílias, encontros matinais e outros. 
  
12. MINISTÉRIO DE PATRIMÔNIO 

1 – Supervisionar, acompanhar e zelas pelos bens móveis 
e imóveis, e pelos serviços gerais prestados à igreja; 
2 – Providenciar a execução de serviços de prevenção, 
manutenção e restauração de bens móveis; 
3 – Manter atualizado o cadastro patrimonial da igreja. 
 
13. MINISTÉRIO DE FINANÇAS E MORDOMIA 

1 – Avaliar o desempenho financeiro da igreja, 
apresentando gráficos de crescimento, análise da 
realidade e possibilidades; 
2 – Definir as possibilidades de desenvolvimento da igreja; 
3 – Estabelecer procedimentos de modo a permitir a 
eficiência, a segurança e a agilidade no processamento do 
controle financeiro, tanto de entrada como de saída; 
4 – Promover a realização de campanhas financeiras para 
fins específicos; 
5 – Elaborar propostas orçamentárias; 
6 – Assessorar o tesoureiro na confecção dos relatórios e 
balanços. 
 
14. MINISTÉRIO COM PEQUENOS GRUPOS 

1 – Coordenar o programa de pequenos grupos; 
2 – Treinar a liderança para implantação de pequenos 
grupos; 
3 – Implantar e desenvolver pequenos grupos. 



 

102

 

VIII – DECLARAÇÃO DA CONVENÇÃO BATISTA 
BRASILEIRA SOBRE ECLESIOLOGIA 

 

IGREJA 

Igreja é uma congregação local de pessoas regeneradas e batizadas 
após profissão de fé. É nesse sentido que a palavra “igreja” é empregada no 
maior número de vezes nos livros do Novo Testamento (1). Tais congregações 
são constituídas por livre vontade dessas pessoas com a finalidade de 
prestarem culto a Deus, observarem as ordenanças de Jesus, meditarem nos 
ensinamentos da Bíblia para a edificação mútua e para a propagação do 
evangelho (2). As igrejas neotestamentárias são autônomas, têm governo 
democrático, praticam a disciplina e se regem em todas as questões espirituais 
e doutrinárias exclusivamente pela Palavra de Deus, sob a orientação do 
Espírito Santo (3). Há nas igrejas, segundo as Escrituras, duas espécies de 
oficiais: pastores e diáconos. As igrejas devem relacionar-se com as demais 
igrejas da mesma fé e ordem e cooperar, voluntariamente, nas atividades do 
reino de Deus. O relacionamento com outras entidades, quer sejam de natureza 
eclesiástica ou outra, não deve envolver a violação da consciência ou 
comprometimento de lealdade a Cristo e sua Palavra. Cada igreja é um templo 
do Espírito Santo (4). Há também no Novo Testamento um outro sentido da 
palavra “igreja” em que ela aparece como a reunião universal dos remidos de 
todos os tempos, estabelecida por Jesus Cristo e sobre Ele edificada, 
constituindo-se no corpo espiritual do Senhor, do qual ele mesmo é a cabeça. 
Sua unidade é de natureza espiritual e se expressa pelo amor fraternal, pela 
harmonia e cooperação voluntária na realização dos propósitos comuns do 
reino de Deus (5). 

(1) Mt 18:17; At 5:11; 20:17, 28; 1º Co 4:17; 1 Tm 3:5; 3º João 1.9; 1º Co 
1:2,10 

(2) At 2:41,42; 

(3) Mt 18:15-17; 

(4) At 20:17,28; 6:3-6; 13:1-3; Tito 1:5-9; 1º Tm 3:1-3; Fp 1:1; 1º Co 3:16.17; 
At 14:23; 1º Pe 5:1-4; 

(5) Mt 16:18; Cl 1:18; Hb 12:22-24; Ef 1:22,23; 3:8-11; 4:1-16; 5:22-32; João 
10:16; Ap 21:2,3. 

 

O BATISMO E A CEIA DO SENHOR 

O Batismo e a Ceia do Senhor são as duas ordenanças da igreja 
estabelecidas pelo próprio Senhor Jesus Cristo, sendo ambas de natureza 
simbólica (1). O Batismo consiste na imersão do crente em água, após sua 
pública profissão de fé em Jesus Cristo como Salvador único, suficiente e 



 

103

 

pessoal (2). Simboliza a morte e o sepultamento do velho homem e a 
ressurreição para uma nova vida em identificação com a morte, sepultamento e 
ressurreição do Senhor Jesus Cristo e também prenúncio da ressurreição dos 
remidos (3). O Batismo, que é condição para ser membro de uma igreja, deve 
ser ministrado sob a invocação do nome do Pai, do Filho e do Espírito Santo 
(4). A Ceia do Senhor é uma cerimônia da igreja reunida, comemorativa e 
proclamadora da morte do Senhor Jesus Cristo, simbolizada por meio dos 
elementos utilizados: o pão e o vinho (5). Nesse memorial o pão representa o 
seu corpo dado por nós no Calvário e o vinho simboliza o seu sangue 
derramado (6). A Ceia do Senhor deve ser celebrada pelas igrejas até a volta de 
Cristo e sua celebração pressupõe o Batismo bíblico e o cuidadoso exame 
íntimo dos participantes (7). 

(1) Mt 3:5,6,13-17; 26:26-30, 28:19; João 3:22,23; 4:1,2; 1º Co 11:20,23-30; 

(2) At 2:41,42; 8:12,36-39; 10:47,48; 16:33, 18:8; 

(3) Rm 6:3-5; Gl 3:27; Cl 2:12; 1º Pe 3:21; 

(4) Mt 28:19; At 2:38,41,42; 10:48; 

(5) e (6) Mt 26:26-29; 1º Co 10:16,17-21; 11:23-29; 

(7) Mt 26:29; 1º Co 11:26-28; At 2:42; 20:4-8. 


